
 

229 

 

 

                                                         Jurnal Zeugma 
                                                                          https://ojs.kayyismuliajaya.org/index.php/Zeugma 

                                                                                    Vol. 1, no.2, p. 229-242, 2025 

 The Meaning and Cultural Values in the Lyrics of the Sundanese Traditional Procession Song 
on the Sagaviya YouTube Channel 

Makna dan Nilai Budaya dalam Lirik Kidung Prosesi Adat Sunda di Kanal YouTube Sagaviya 
 

Regina Amalia Solihah 
Universitas Pamulang, Indonesia, reginaamaliash@gmail.com 

 
 
 

Submitted: Juli        30, 2025 

Revised: Agustus 3, 2025 
Accepted: Agustus 4, 2025 

ABSTRACT 
This study aims to describe the denotative and connotative meanings as well as the cultural values 
embedded in the lyrics of kidung sawer used in traditional Sundanese wedding ceremonies. This research 
is descriptive in nature and employs a qualitative method. The data consist of primary sources in the form 
of video documentation accompanied by the lyrics of kidung sawer, and secondary sources including 
books and previous research journals. Data were collected through documentation and literature study, 
then analyzed using Roland Barthes’ semiotic theory and the theory of cultural values by Djamaris et al. 
The findings reveal that the lyrics contain denotative (literal) meanings, connotative (figurative) 
meanings, and cultural myths such as the belief that marriage is an act of devotion to God, love is the sole 
foundation of family, gender roles in marriage are rigid, and blessings can be attained by fully observing 
traditional rituals. Five cultural values are reflected in the kidung sawer: (1) human relationship with God, 
shown through prayer and praise as forms of worship; (2) relationship with nature, represented by 
awareness of the cosmic order; (3) relationship with society, evident in the lively and communal wedding 
procession; (4) relationship with others, expressed through advice for harmonious family life; and (5) 
relationship with oneself, seen in the call to maintain proper behavior and responsibility.  
KEYWORDS  

Kidung Sawer; Antopolinguistics; Cultural Value; Roland Bhartes Semiotics; Sundanese Wedding 
 

ABSTRAK 
Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan makna denotasi dan konotasi serta nilai-nilai budaya yang 
terkandung dalam lirik kidung sawer dalam prosesi adat pernikahan Sunda. Jenis penelitian ini adalah 
penelitian deskriptif dengan metode kualitatif. Peneliti menggunakan dua jenis data, yaitu data primer 
dokumentasi video yang disertai teks kidung sawer dalam prosesi dat pernikahan Sunda dan data 
sekunder berupa buku-buku dan jurnal penelitian sebelumnya. Teknik pengumpulan data menggunakan 
metode dokumentasi dan studi Pustaka lalu dianalisis dengan bersandar pada teori Semiotika Roland 
Bhartes dan teori Nilai-Nilai Budaya menurut Djamaris dkk. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa  lirik 
kidung dalam prosesi adat memiliki makna denotative (harfiah), makna konotatif (kiasan) yang 
mencerminkan pesan moral, doa, nasihat, dan harapan kepada pasangan pengantin, dan  mitos seperti 
pernikahan sebagai bentuk penghambaan kepada Tuhan, cinta sebagai kunci rumah tangga, peran gender 
yang kaku antara laki-laki dan perempuan dalam rumah tangga, serta anggapan restu leluhur dan 
pelaksanaan adat secara utuh akan membawa keberkahan. Adapun lima nilai budaya dalam kidung sawer. 
Yaitu :1) nilai hubungan manusia dengan Tuhan tampak dari doa dan pujian sebagai bentuk penghambaan; 
2) hubungan dengan alam terlihat dari kesadaran hidup dalam tatanan semesta; 3) hubungan dengan 
masyarakat tercermin lewat prosesi meriah yang melibatkan banyak orang; 4) hubungan dengan orang 
lain ditunjukkan melalui nasihat kehidupan rumah tangga; dan 5) hubungan dengan diri sendiri tampak 
dari ajakan menjaga sikap dan tanggung jawab.  
KATA KUNCI 
Kidung Sawer; Antopolinguistik; Nilai Budaya; Semiotika Roland Bhartes; Pernikahan Sunda 

mailto:reginaamaliash@gmail.com


 

230 

 

PENDAHULUAN  

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan warisan budaya, termasuk tradisi lisan yang terus 
hidup dalam berbagai upacara adat yang beragam di berbagai daerah. Salah satu bentuk tradisi lisan 
yang masih dilestarikan hingga saat ini adalah kidung atau nyanyian tradisional yang mengiringi 
prosesi budaya. Kidung bukan sekadar nyanyian atau hiburan, tetapi juga memiliki peran penting 
dalam menyampaikan nilai-nilai budaya atau petuah kehidupan dari generasi ke generasi. Soetrisno 
(2024) mendefinisikan kidung sebagai “puisi yang dinyanyikan dengan menggunakan tangga nada 
pentatonik tradisional” (hlm. 8). Berdasarkan sejarahnya, kidung memiliki beragam fungsi dan 
tujuan pembuatan. Widodo (2018) menjelaskan bahwa beberapa kidung dibuat berdasarkan 
mantra-mantra magis-religi yang dinyanyikan sebagai permintaan kepada Tuhan ataupun doa untuk 
tujuan yang lebih spesifik seperti mendirikan rumah dan menenangkan bayi. Hal ini menunjukkan 
bahwa kidung bukan hanya merupakan kekayaan tradisi lisan, tetapi juga punya peran penting 
dalam kehidupan masyarakat, terutama dalam hal kepercayaan dan hubungan sosial. 

Dalam konteks budaya Sunda, salah satu prosesi adat yang populer dan tetap dilestarikan adalah 
prosesi sawer dalam pernikahan yang kaya akan nilai-nilai budaya yang turun temurun. Dalam 
prosesi ini, kidung digunakan sebagai pengiring ritual di mana kedua mempelai pengantin 
menebarkan beberapa benda yang dapat berupa uang koin, permen, beras, dan sebagainya yang 
nantinya akan diperebutkan oleh tamu undangan yang hadir. Kidung sawer ini biasanya dilantunkan 
oleh juru sawer untuk menyampaikan doa, nasihat, dan harapan baik untuk kehidupan pengantin. Isi 
dari lirik ini biasanya berisi pesan moral dan refleksi kehidupan yang mengandung nilai-nilai yang 
membentuk identitas masyarakat Sunda. 

Lirik kidung bisa berbeda di tiap daerah karena setiap wilayah memiliki kebiasaan, bahasa, dan gaya 
penyampaian yang khas. Meskipun tujuannya tetap sama dan  menggunakan bahasa Sunda halus 
yang dipilih secara cermat, tetapi susunan kata dan nada dalam kidung disesuaikan dengan budaya 
lokal di mana tempat kidung tersebut digunakan. Sebagai ciptaan manusia yang diwariskan secara 
lisan, perbedaan versi tiap daerah merupakan hal alami yang mencerminkan kekayaan tradisi 
masing-masing komunitas. 

Di era perkembangan zaman dan masuknya media digital, prosesi sawer ini semakin mudah untuk 
ditemukan karena mulai terdokumentasikan dan disebarluaskan di berbagai platform media sosial, 
seperti YouTube. Kanal Sagaviya misalnya, menjadi salah satu kanal yang konsisten menggunggah 
dokumentasi prosesi adat Sunda, termasuk kidung sawer. Keberadaan dokumentasi ini membuka 
peluang besar untuk mengkaji kidung sebagai objek budaya.  

Peneliti memilih lirik kidung sawer dalam kanal YouTube Sagaviya karena kanal ini menghadirkan 
dokumentasi autentik melalui audio visual yang dilengkapi teks lirik secara jelas dan terstruktur. Hal 
ini memudahkan peneliti untuk menelusuri makna, memahami konteks, dan menganalisis nilai-nilai 
yang terkandung di dalamnya.  

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena hingga saat ini kidung sawer dalam prosesi adat Sunda 
masih jarang disentuh, apalagi dalam media digital seperti YouTube. Belum ditemukan penelitian 
spesifik yang menganalisis makna dan nilai-nilai budaya dalam kidung sawer secara daring. Oleh 
karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam kajian 
Antropolinguistik, khususnya dalam memahami bagaimana nilai-nilai budaya Sunda diwariskan 



 

231 

 

melalui media digital. Penelitian ini juga dapat menjadi bahan pertimbangan untuk pelestarian 
budaya lokal di era modern. 

Untuk mengkaji makna dalam lirik kidung sawer, penelitian ini menggunakan teori semiotika Roland 
Barthes, khususnya pada analisis makna denotatif, konotatif, dan mitos. Barthes menjelaskan bahwa 
makna denotatif adalah makna literal atau makna utama yang merujuk langsung pada objek atau 
konsep yang jelas, tanpa pengayaan makna simbolik. Denotasi merupakan makna yang penanda dan 
petandanya bersifat kongruen atau sesuai secara langsung. Sebaliknya, makna konotatif berada pada 
tataran makna kedua, yaitu makna yang muncul dari pengalaman budaya, nilai-nilai sosial, dan 
asosiasi yang melekat dalam masyarakat ( dikutip dalam Nensilianti dkk., 2023, hlm. 6). Kemudian, 
Sinaga dkk. (2021) menyatakan bahwa makna konotatif bersifat kiasan, memperkaya interpretasi, 
dan dapat membangkitkan emosi atau penilaian tertentu. Selain itu, Mulyaden (dikutip dalam 
Misranita dkk., 2022)  menyatakan bahwa “mitos memiliki makna pesan, dan cara berpikir budaya 
terkait dengan hal-hal termasuk mengkonseptualisasi atau memahami tanda” (hlm. 322). 

Sementara itu, untuk mengungkap nilai-nilai budaya dalam lirik kidung sawer, penelitian ini merujuk 
pada konsep nilai budaya yang dikemukakan oleh Djamaris  yang meliputi lima kategori utama, yaitu: 
(1) nilai hubungan manusia dengan Tuhan; (2) nilai hubungan manusia dengan alam; (3) nilai 
hubungan manusia dengan masyarakat; (4) nilai hubungan manusia dengan orang lain; serta (5) nilai 
hubungan manusia dengan diri sendiri (dikutip dalam Handayani dkk., 2021, hlm. 110). Dengan 
memadukan kedua teori ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap makna yang terkandung 
dalam lirik kidung sawer serta nilai-nilai budaya yang melekat di dalamnya secara mendalam dan 
kontekstual. 

Beberapa penelitian terhadap kidung sawer telah dilakukan diantaranya oleh Rinaldy dkk. (2023) 
dan Ali (2021) yang sama-sama menyoroti kandungan nilai-nilai yang disampaikan melalui nasihat 
mengenai hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri. Hal ini tercermin melalui 
lirik kidung dan beberapa peralatan yang digunakan dalam prosesi sawer. Kemudian, Wachyudin 
dkk. (2024) juga menganalisis makna denotatif dan konotatif dalam puisi sawer sebagai sarana 
penyampaian nasihat dan harapan serta mengaitkan pemanfaatannya dengan bahan ajar. Sementara 
itu, Logita (2019) meneliti bentuk, formula bunyi, fungsi, dan konteks pertunjukan saweran sebagai 
warisan budaya daerah Sunda. Lebih lanjut, Karimah (2025) lebih menekankan pada klasifikasi 
leksikal dalam upacara adat Sunda, termasuk diantaranya sawer pengantin berdasarkan kata dan 
frasa dalam liriknya. 

Meskipun sejumlah penelitian telah membahas makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam kidung 
sawer, belum ditemukan penelitian yang meggabungkan analisis makna denotatif, konotatif, dan 
mitos dengan nilai-nilai budaya berdasarkan teori Semiotika Roland Bhartes dan nilai budaya 
menurut Djamaris. Selain itu, aspek pelestarian budaya dalam media digital seperti YouTube dan lirik 
kidung versi kanal Sagaviya ini belum ada yang meneliti. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk 
mengisi kekosongan tersebut dengan mendeskripsikan makna-makna simbolik dalam lirik kidung 
sawer sekaligus mengungkap nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya. 

 

 

 



 

232 

 

METODE 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif, yang bertujuan untuk mengeksplorasi atau 

mengklarifikasi gejala, fenomena, atau kenyataan sosial yang ada. Samsu (2017) menyatakan bahwa 

“penelitian deskriptif berupaya untuk menggambarkan berbagai variabel yang terkait dengan 

masalah dan unit yang sedang diteliti” (hlm. 65). Metode yang digunakan adalah metode kualitatif, 

yaitu penelitian yang menyajikan data dalam bentuk kalimat, kata-kata, dan gambar, serta 

menganalisis data yang telah dikumpulkan. Menurut Hadi & Rusman (2021) “penelitian kualitatif 

menghasilkan data deskriptif seperti ucapan, perilaku, atau tulisan dari subjek penelitian yang 

diamati” (hlm. 12). 

Sugiyono (2018) membagi sumber data menjadi dua, yaitu data primer dan data sekunder. Rahmadi 

(2011) menyatakan bahwa “data primer adalah sumber data yang langsung diperoleh dari sumber 

data pertama di lokasi penelitian atau objek penelitian” (hlm. 71). Dalam penelitian ini, data primer 

berupa dokumentasi audiovisual prosesi sawer adat Sunda yang diunggah di kanal YouTube 

Sagaviya, khususnya bagian lirik kidung yang dinyanyikan dalam prosesi tersebut. Kemudian, Hasan 

(2002) menyatakan bahwa “data sekunder adalah data yang dikumpulkan dari sumber-sumber yang 

telah ada” (hlm. 82). Data sekunder dalam peneltitian ini diperoleh dari dokumen-dokumen 

pendukung yang relevan, seperti buku, artikel, jurnal penelitian, dan sumber lain yang membahas 

tentang kidung, tradisi sawer, nilai budaya Sunda, serta pendekatan antropolinguistik terhadap 

tradisi lisan. 

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode dokumentasi dan studi 

pustaka. Menurut Hardani dkk; (2020), “dokumentasi berarti cara mengumpulkan data dengan 

mencatat data-data yang sudah ada” (hlm. 150). Dokumentasi dilakukan dengan mencatat dan 

mengamati lirik kidung dalam prosesi sawer pada video unggahan kanal YouTube Sagaviya sebagai 

bahan analisis makna dan nilai budaya. Kemudian, studi pustaka menurut Sarwono (2006) adalah 

“studi yang mempelajari berbagai buku referensi serta hasil penelitian sebelumnya yang sejenis yang 

berguna untuk mendapatkan landasan teori mengenai masalah yang akan diteliti” (hlm. 206). Studi 

pustaka dalam penelitian ini dilakukan untuk mendukung pemahaman terhadap konteks budaya, 

fungsi kidung, dan prosesi sawer dalam adat Sunda. Data sekunder diperoleh melalui kajian terhadap 

buku, artikel, jurnal ilmiah, dan sumber akademik lain yang relevan dengan kajian antropolinguistik, 

tradisi lisan, serta budaya Sunda. 

Adapun teknik analisis data dalam penelitian ini melalui tahapan analisis menurut Miles dan 

Huberman (dikutip dalam Saleh, 2017) yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan 

kesimpulan. Dalam penelitian ini, reduksi data dilakukan dengan menerjemahkan lirik kidung sawer 

ke dalam bahasa Indonesia, lalu mengidentifikasi dan memisahkan kata, frasa, atau larik yang 

memuat makna denotatif dan konotatif. Kemudian, dari makna tersebut dapat ditemukan nilai-nilai 

budaya yang terkandung di dalam lirik kidung sawer. Adapun tahap penyajian data dilakukan dalam 

bentuk tabel yang menampilkan kutipan lirik, makna denotasi, dan makna konotasi. Kemudian, nilai-

nilai budaya diurakan berdasarkan kategori nilai menurut Djamaris dkk; yaitu hubungan manusia 

dengan Tuhan, alam, masyarakat, orang lain, dan diri sendiri. Terakhir, kesimpulan akan diperoleh 



 

233 

 

melalui proses pemaknaan yang menunjukkan bahwa nilai-nilai budaya dalam masyarakat Sunda 

tersirat dalam lirik kidung sawer melalui simbol-simbol bahasa yang digunakan. 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Makna Lirik Kidung Sawer Prosesi Adat Sunda 
 
Peneliti mengakses video Lirik Kidung Prosesi Sawer Adat Sunda pada 20 Mei 2025 di kanal YouTube 

Sagaviya (2019). Video yang berisi rekaman audio visual disertai teks ini dipublikasikan pada 10 

September 2019 dan saat ini telah ditonton sebanyak 167.687 kali. Berikut ini adalah liriknya. 

Gambar 1.  Lirik kidung sawer prosesi adat sunda, 

 

Sumber: https://youtu.be/rJO3cQf0nDY?si=UgD7ws3tO7nw8W2S , 2019 

 
Makna dari lirik kidung sawer berikut dianalisis berdasarkan makna denotatif dan konotatif, seperti 
yang ditampilkan dalam tabel di bawah ini: 
 

Tabel 1. Makna denotasi dan konotasi lirik kidung  sawer 

Bait Lirik Durasi Terjemahan Makna Denotasi Makna Konotasi 

1 Bismillah urang 
kawitan 
Nyebat asmana nu 
agung 
Ka Allah gofururrohim 
Sembaheun urang 
sadaya 
Puja puji mung ka gusti 
Nu nyepeng sadaya 
alam 
Hakim di yaumul akhir 
Mung ka gusti urang 
tumut 
Neda pitulung 
pangjaring 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 0:25-1:26) 

Bismillah, kita mulai 
Menyebut nama Yang Maha 
Agung 
Kepada Allah Yang Maha 
Pengampun lagi Penyayang 
Yang kita semua sembah 
Puja dan puji hanya untuk 
Tuhan 
Yang menguasai seluruh alam 
Hakim di hari akhir 
Hanya kepada Tuhan kita 
berserah 
Memohon pertolongan dan 
perlindungan 

Prosesi dimulai dengan 
ucapan basmallah dan 
kata-kata pujian untuk 
Tuhan yang disembah oleh 
seluruh alam. Allah 
disebut sebagai pemilik 
alam dan hakim di hari 
akhir (kiamat). 

Bait ini menunjukkan 
bahwa pernikahan bukan 
hanya upacara 
menyatukan dua insan, 
tetapi juga momen sakral 
berupa pengikatan janji di 
hadapan Tuhan. Awalan 
dengan menyebut nama 
Tuhan merupakan bentuk 
kesadaran manusia akan 
keterbatasan manusia 
dalam membangun rumah 
tangga sehingga tetap 
bergantung pada 
kekuasaan Tuhan. Bait ini 
menunjukkan bahwa  
segala hal dalam 

https://youtu.be/rJO3cQf0nDY?si=UgD7ws3tO7nw8W2S


 

234 

 

kehidupan berada di 
bawah naungan Tuhan. 

2 Hidep ginanjaran bagja 
Tepung rabi jatuk rami 
Muka lambaran carita 
Natrat dina runah 
tangga jimatna ngan 
welas asih 
Antara hidep duaan 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 1:32-2:12) 

Kalian diberi kebahagiaan 
Bertemu dalam pernikahan 
yang ramai dan meriah 
Membuka lembaran baru 
cerita 
Menjalani rumah tangga 
kuncinya hanya kasih sayang 
Antara kalian berdua 

Menyampaikan bahwa 
kedua mempelai 
pengantin telah diberi 
kebahagiaan karena 
dipertemukan dalam 
prosesi pernikahan yang 
meriah. Mereka akan 
memulai hidup baru dalam 
ikatan suami-istri. Bait ini 
juga menyatakan bahwa 
kunci dalam menjalani 
rumah tangga adalah kasih 
sayang antara dua 
pasangan. 

Bait ini menggambarkan 
pernikahan sebagai awal 
perjalanan suci yang 
diharapkan terdapat 
kebahagiaan di dalamnya. 
Pernikahan yang ramai 
dan meriah menjadi simbol 
doa restu dan kebahagiaan 
banyak orang. Adapun 
pernyataan bahwa kunci 
utama menjalani rumah 
tangga adalah kasih 
sayang, maksud kasih 
sayang di sini tak hanya 
merujuk pada perasaan 
cinta dan perlakuan yang 
baik, tetapi juga bagaimana 
suami istri menjalani suka-
duka sepanjang kehidupan 
rumah tangga. 

3 Omat lali kana kawit 
eunteup teuteup 
teupung rabi 
Dumeling asih mandiri 
Ngancik asih lahir 
batin 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 2:13-2:31) 

Jangan lupakan asal mula 
duduk bersama dalam 
pernikahan 
Ingat selalu kasih yang 
mandiri 
Menanamkan cinta lahir dan 
batin 

Menyampaikan nasihat 
untuk kedua pengantin 
supaya tidak melupakan 
awal mula tujuan mereka 
menikah, menjaga cinta, 
tidak terpengaruh oleh 
godaan dari luar, dan 
saling menjaga baik secara 
fisik maupun emosional. 

Bait ini menyampaikan 
betapa pentingnya 
mengingat komitmen di 
awal hubungan. Pengantin 
harus tak hanya mengingat 
bagaimana mereka 
dipertemukan dalam 
pernikahan karena rasa 
suka, tetapi juga mengingat 
niat tulus membangun 
kehidupan  bersama. 
Adapun “Kasih yang 
mandiri” menyiratkan 
tentang rasa cinta yang 
tidak mengharapkan 
balasan, tetapi murni dari 
keinginan sendiri untuk 
mencintai bagaimanapun 
keadaannya. Sementara 
“menanamkan cinta lahir 
batin” menyiratkan cinta 
bukan hanya tentang saling 
memiliki, tetapi juga saling 
menjaga secara lahir dan 
batin. Hal ini menunjukkan 
bahwa rumah tangga 
bukan hanya kenangan 
saat pernikahan semata, 
tetapi bagaimana pasangan 
menjaga kesetiaan dan 
terus menumbuhkan cinta 
hari demi hari. 

4 Hidep cunduk kana 
waktu boga 
kabuengbeurat ati 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 2:34-3:15) 

Kamu telah sampai pada 
waktu memiliki tanggungan 
besar di hati 
Tampan, berat di hati 

Menyampaikan kepada 
pengantin pria bahwa kini 
ia memiliki tanggungan 
yang berat, yaitu seorang 

Bait ini menyiratkan 
bahwa pernikahan bukan 
hanya momen 
dipersatukannya dua insan 



 

235 

 

Kasep kabeubgbeurat 
ati 
Nyatana bojo utami 
Euis pilihan ati 
Aduh kasep pilihan ati  
Sing bisa mulasarana 
Tingtrim mupusti ku 
asih 

Nyatanya dialah pendamping 
utama 
Cantik, pilihan hatimu 
Aduh, tampan, pilihan hati 
Semoga bisa memeliharanya 
Hidup tenang dan penuh kasih 

istri yang telah menjadi 
pilihan hatinya. Bait ini 
juga berisi nasihat agar 
pengantin pria dapat 
memelihara rumah tangga 
mereka dengan penuh 
kasih sayang. 

dalam ikatan yang halal, 
tetapi juga titik tanggung 
jawab yang besar. Kata 
“berat” menggambarkan 
tanggung jawab yang harus 
diemban di mana tugas 
suami tak hanya 
mendampingi istri, tetapi 
juga melindungi, mendidik, 
menafkahi, bahkan 
menjadi penopang 
emosional keluarganya. 
Maka dalam bait ini, 
diharapkan suami mampu 
memenuhi tanggung jawab 
kepada istri dan 
keluarganya kelak supaya 
tercipta kehidupan yang 
tentram dan penuh kasih 
sayang. 

5 Geulis kudu nya 
mituhu ka panutan 
siang wengi 
Geulis siang jeng wengi 
Ka caroge teh manutan 
Sumujud ku ati suci 
Aduh,  geulis, ku ati 
suci 
Cegahan lampah 
ngahina 
Tingtrim mupusti ku 
asih 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 3:16-3:54) 

Cantik (pengantin wanita) 
harus taat pada suami siang 
dan malam 
Cantik, siang dan malam 
Kepada suami harus taat 
Tunduk dengan hati yang suci 
Aduh, cantik, dengan hati yang 
suci 
Hindari perbuatan hina 
Hidup tenang dan penuh kasih 

Menyampaikan nasihat 
kepada pengantin wanita 
agar taat pada suaminya, 
bersikap baik setiap 
waktu, tunduk dengan hati 
yang bersih, menjauhi 
perbuatan tercela, dan 
menjaga runah tangga 
dengan kasih sayang. 

Bait ini menggambarkan 
nilai-nilai ideal perempuan  
masyarakat Sunda dalam 
rumah tangga, diantaranya 
lemah lembut, patuh, dapat 
menjaga kehormatan, dan 
bisa menenangkan. Kata 
“cantik” yang diucapkan 
menyiratkan bahwa 
hendaknya perempuan tak 
hanya cantik dari segi rupa, 
tetapi juga dari segi sikap 
dan moralitasnya. ”Taat 
siang dan malam” 
menyiratkan bahwa 
seorang istri dapat 
menjalankan perannya 
secara total,   “tunduk 
dengan hati yang suci” 
menyimbolkan kepatuhan 
yang bukan karena 
paksaan, tetapi karena 
dorongan cinta, kemudian 
“hindari perbuatan hina” 
menyimbolkan bahwa 
perempuan harus menjaga 
martabat dan nama baik 
keluarga. Hal ini 
merupakan gambaran 
bagaimana perempuan 
berperan dalam 
membangun rumah tangga 
yang harmonis. 

6 Pamungkas hariring 
kidung pepeling 
Rineka dangding 
Sugan aya manpaatna 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 3:55-4:35) 

Penutup kidung ini adalah 
nasihat 
Berupa ragam syair 
Semoga ada manfaatnya 

Menyampaikan bahwa bait 
tersebut merupakan 
penutup dari kidung sawer 
yang berisi nasihat dalam 
bentuk syair. Diharapkan 

Bait ini menyampaikan 
harapan spiritual dan 
simbol restu dari 
masyarakat melalui kidung 
yang dianggap sebagai 



 

236 

 

Keur hidep duaan mugi 
gusti nangtayungan 
Amin ya robbal alamin 

Untuk kalian berdua, semoga 
Tuhan melindungi 
Amin ya robbal alamin 

nasihat tersebut dapat 
bermanfaat bagi kedua 
mempelai dan runah 
tangga mereka selalu 
dalam perlindungan 
Tuhan. 

bentuk warisan lisan yang 
berisi doa dan nilai luhur. 
Kidung sebagai simbol 
restu juga terlihat dari 
bagaimana kidung 
dinyanyikan dalam prosesi 
pernikahan dengan 
disaksikan oleh semua 
orang. Doa di akhir 
bertujuan sebagai harapan 
agar rumah tangga 
mempelai selalu berada 
dalam keharmonisan, 
keberkahan, dan 
dilindungi Tuhan. Hal ini 
menunjukan bahwa 
pernikahan bukan hanya 
ikatan secara fisik, tapi 
juga ikatan sakral yang 
dijaga oleh doa. 

7 Runturun jati rahayu 
rahayu 
Manjing walagri 

(Sagaviya, 2019, 
Bagian 4:36-4:47) 

Turun temurun menjadi 
keberkahan 
Masuk ke dalam keselamatan 
dan kesejahteraan 

Menyampaikan nasihat 
yang baik untuk 
kehidupan rumah tangga 
kedua mempelai 
pengantin yang turun-
temurun dan diharapkan 
dapat membawa mereka 
ke dalam kehidupan dan 
selamat dan sejahtera 

Bait ini mengandung doa, 
restu, harapan, dan nasihat 
dari para sesepuh yang 
diwariskan dari satu 
generasi ke generasi 
berikutnya agar pengantin 
sampai pada kehidupan 
yang tak hanya damai 
secara lahir, tetapi juga 
secara batin. 

Adapun mitos dalam kidung sawer berdasarkan lirik di atas, diantaranya sebagai berikut. 

1. Pernikahan Sebagai Penghambaan Penuh Kepada Tuhan  

Tanda penyebutan nama Tuhan dan puji-pujian di awal kidung seperti  pada tanda ““Bismillah urang 
kawitan, neda asmana nu agung, ka Allah gofururrohim, sembaheun urang sadaya, puja-puji mung ka 
gusti, nu nyepeng sadaya alam hakim di yaumul akhir, mung ka gusti urang tumut, neda pitulung 
pangjaring” yang dalam Bahasa Indonesia berarti “Bismillah, kita mulai, menyebut nama yang maha 
agung, kepada Allah yang maha pengampun lagi penyayang, yang kita semua sembah. Puja dan puji 
hanya untuk Tuhan yang menguasai seluruh alam, hakim di hari akhir. Hanya kepada Tuhan kita 
berserah, memohon, pertolongan dan perlindungan”. Tanda tersebut menjadi simbol pengabdian 
secara spiritual di mana masyarakat Sunda mempercayai bahwa pernikahan bukan hanya 
menyatukan dua manusia dalam satu ikatan, tetapi juga sebagai bentuk ibadah dan penghambaan 
kepada Tuhan. Di sini masyarakat Sunda memiliki pandangan bahwa pernikahan yang berhasil 
adalah bentuk dari campur tangan Tuhan. Bukan hanya pada saat prosesi pernikahan, namun 
campur tangan Tuhan ini berlaku selama kedua mempelai menjalani kehidupan rumah tangga. Hal 
ini sejalan dengan hasil penelitian Supinah (2006) bahwa menuruti perintah Tuhan dan menjauhi 
larangan-Nya merupakan syarat utama agar kehidupan rumah tangga sejahtera, aman, dan damai. 
Pandangan ini menanamkan rasa tanggung jawab di mana suami-istri akan menganggap bahwa 
hubungan rumah tangga mereka akan berjalan baik selama keduanya tetap berpegang teguh pada 
nilai-nilai keagamaan. Karena hal ini, masyarakat Sunda seringkali menganggap kegagalan dalam 
pernikahan seperti perceraian atau perselingkuhan disebabkan karena kurangnya ketaatan kedua 



 

237 

 

mempelai pada nilai-nilai agama. Akibatnya, faktor lain seperti komunikasi yang buruk dan tekanan 
ekonomi pun diabaikan. 

2. Kasih sayang sebagai kunci keberhasilan rumah tangga 

Tanda “rumah tangga jimatna ngan welas asih” yang berarti  “rumah tangga kuncinya hanya kasih 
sayang” menanamkan anggapan bahwa cinta yang tulus saja sudah cukup untuk membangun 
keharmonisan rumah tangga. Padahal, kenyataannya banyak faktor lain yang mempengaruhi usia 
rumah tangga, sepeti ekonomi, pengelolaan emosional, peran gender yang adil, dan sebagainya. Sari 
(2019) menjelaskan bahwa meskipun banyak pasangan menikah atas dasar cinta, perasaan saja tidak 
cukup untuk mempertahankan pernikahan. Kehidupan rumah tangga rentan terhadap berbagai 
konflik seperti masalah ekonomi, tanggung jawab, dan komunikasi, yang jika tidak diatasi dengan 
kesiapan fisik dan mental dapat menimbulkan ketidakpuasan dan bahkan perceraian. Namun mitos 
kasih sayang sebagai kunci pernikahan ini mengabaikan hal-hal tersebut dan mengajarkan bahwa 
selama suami dan istri saling mencintai, semua masalah akan bisa diatasi. Anggapan ini yang 
kemudian akan menimbulkan tekanan tersendiri ketika terjadi konflik dalam rumah tangga di mana 
masyarakat akan menyalahkan romantisasi yang kurang tanpa menyelidiki masalah yang lebih rumit 
seperti komunikasi yang buruk, ketidakmampuan mengelola emosional, kekerasan, dan sebagainya.  

3. Peran gender dalam rumah tangga 

Tanda dalam kidung yang ditujukan kepada laki-laki seperti  “kabeungbeurat ati” yang berarti 
“tanggungan yang berat” di mana tanggungan ini bukan hanya soal menafkahi keluarga, tetapi juga 
beban kehormatan, martabat, dan stabilitas kehidupan keluarga seluruhnya ditanggung oleh laki-
laki. Akibatnya, masyarakat memiliki ekspektasi bahwa laki-laki tidak boleh rapuh, tidak boleh gagal, 
dan harus selalu siap menjadi garda terdepan bagi keluarganya. Akibatnya, jika laki-laki mengalami 
kegagalan dalam memenuhi ekspektasi tersebut, masyarakat akan menganggapnya lemah, tidak 
bertanggung jawab, tidak becus mengurus keluarga, dan pandangan negatif lainnya. Padahal, laki-
laki juga adalah manusia biasa yang dapat mengalami tekanan kapan saja, namun hal itu seakan 
dibantah oleh ekspektasi masyarakat yang pada akhirnya akan menganggap kelemahan laki-laki 
adalah aib. 

Kemudian, tanda yang ditujukan kepada perempuan “mituhu ka panutan siang wengi” yang berarti 

“patuh pada suami siang dan malam” dan tanda “sumujud ku ati suci” yang berarti “sujud dengan hari 

yang suci” membentuk ekspektasi bahwa perepuan yang baik adalah yang selalu patuh, tidak banyak 

bicara, lemah lembut, dan menuruti suami kapan pun bila dibutuhkan. Pandangan ini dapat menjadi 

tekanan bagi perempuan yang dituntut harus selalu tunduk dengan senang hati dan membatasi 

kebebasan dalam bergerak. Perempuan yang menyampaikan penolakan atau keluhan seringkali 

dilabeli negatif oleh masyarakat sebagai istri yang tidak ideal. Akibatnya, banyak perempuan yang 

merasa harus menahan ekspresi, menyembunyikan pendapat, dan menanggung beban rumah tangga 

sendirian agar dapat memenuhi citra sebagai istri yang baik. Hal ini mencerminkan realitas budaya 

yang dijelaskan oleh Sugiarta dan Lestari (2024), bahwa dalam masyarakat Sunda, laki-laki secara 

diposisikan sebagai pemimpin dan penanggung jawab ekonomi, sementara perempuan identik 

dengan tugas rumah tangga dan seringkali dianggap lemah., tidak berdaya, dan jarang mendapat 

penghormatan. 

4. Restu leluhur dan pelaksanaan tradisi membawa keberkahan 



 

238 

 

Tanda “runturun jati rahayu, rahayu, manjing walagri” yang berarti “turun-temurun menjadi 
keberkahan, masuk ke dalam keselamatan dan keberkahan” membentuk kepercayaan masyarakat 
bahwa restu dari leluhur dan menjalankan tradisi yang turun temurun dapat membawa kedua 
mempelai ke dalam kehidupan rumah tangga yang selamat dan sejahtera.  Masyarakat beranggapan 
bahwa semakin adat dijalankan secara utuh, semakin lengkap dan khidmatnya prosesi sawer, dan 
semakin banyak doa-doa dilantunkan, maka akan semakin besar pula peluang rumah tangga akan 
langgeng dan bahagia. Mitos ini menciptakan ikatan emosional masyarakat terhadap adat dan 
membuat seseorang akan merasa takut jika tidak melaksanakannya.  

Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Gunawan (2019) bahwa dalam kepercayaan masyarakat 
kabupaten Kuningan, menjalankan adat warisan leluhur merupakan bentuk penghormatan kepada 
leluhur dan segala sesuatu yang tidak berasal dari ajaran leluhur dianggap tabu dan jika dilanggar 
dipercaya dapat mendatangkan malapetaka. Akibatnya, masyarakat cenderung menilai kualitas 
pernikahan dari sejauh mana pasangan menjalani prosesi adat dengan lengkap dan sesuai pakem. 
Mereka yang tidak melaksanakan tradisi secara penuh, entah karena masalah ekonomi, keyakinan, 
atau gaya hidup modern akan dianggap kurang menghormati leluhur dan meremehkan nilai budaya.  

B. Nilai-Nilai Budaya dalam Lirik Kidung Sawer Prosesi Adat Sunda 

1. Nilai Hubungan Manusia dengan Tuhan 

Nilai budaya ini terlihat pada tanda penyebutan nama Tuhan dan puji-pujian di awal kidung yang 
berbunyi “Bismillah urang kawitan, neda asmana nu agung, ka Allah gofururrohim, sembaheun urang 
sadaya, puja-puji mung ka gusti, nu nyepeng sadaya alam hakim di yaumul akhir, mung ka gusti urang 
tumut, neda pitulung pangjaring” yang dalam Bahasa Indonesia berarti “Bismillah, kita mulai, 
menyebut nama yang maha agung, kepada Allah yang maha pengampun lagi penyayang, yang kita 
semua sembah. Puja dan puji hanya untuk Tuhan yang menguasai seluruh alam, hakim di hari akhir. 
Hanya kepada Tuhan kita berserah, memohon, pertolongan dan perlindungan”. Lirik tersebut 
menunjukkan bahwa pernikahan diposisikan sebagai momen sakral yang bukan hanya mengikat dua 
insan, tetapi juga sebagai simbol penghambaan kepada Tuhan di mana masyarakat menganggap 
pernikahan merupakan suatu ibadah. Lirik tersebut menjadi bentuk kesadaran manusia akan 
keterbatasan dan kebutuhan pada Tuhan dalam segala aspek kehidupan, termasuk rumah tangga. 

Nilai ini mencerminkan bagaimana masyarakat Sunda menjunjung tinggi religiusitas, di mana 
keberadaan Tuhan ditempatkan sebagai pusat dari segala peristiwa besar maupun kecil di dalam 
kehidupan. Kidung ini menjadi sarana untuk mengingatkan pasangan pengantin bahwa kehidupan 
rumah tangga memerlukan kekuatan spiritual yang terus-menerus diupayakan melalui doa, rasa 
syukur, dan keikhlasan. Hal ini sejalan dengan pernyataan Muada dan Astawan (2022) bahwa kidung 
memiliki sifat keagamaan dan religiusitas yang tercermin dalam beberapa aspek, yaitu memuja 
Tuhan beserta seluruh ciptaan-Nya, melukiskan kebesaran-Nya, memohon karunia-Nya melalui 
lantunan teks, serta menyebarkan nilai-nilai kebaikan melalui puisi. 

2. Nilai Hubungan Manusia dengan Alam 

Nilai ini terlihat pada tanda “Nu nyepeng sadaya alam” yang artinya “Tuhan sebagai penguasa alam”. 
Hal tersebut menjadi pengingat bahwa manusia berada dalam tananan hidup yang besar dan terjaga 
oleh kehendak ilahi. Dalam budaya Sunda, alam tak hanya dipandang sebagai tempat tinggal, tapi 
juga bagian penting dalam kehidupan yang harus dijaga dan dihormati. Hal ini sejalan dengan 
pandangan Indrawardana (2012) bahwa masyarakat Sunda memandang lingkungan alam bukanlah 



 

239 

 

sesuatu yang harus ditundukkan, melainkan harus dihormati, dipelihara, dan dirawat. Masyarakat 
Sunda dalam hubungannya dengan alam ini lebih bersifat menyesuaikan diri, bukan menguasai.  
Dengan demikian, membangun rumah tangga merupakan salah satu upaya untuk menjaga 
keseimbangan kehidupan alam semesta. 

3. Nilai Hubungan Manusia dengan Masyarakat 

Nilai ini tampak dalam tanda “teupung rabi jatuk rami” yang memiliki arti “pernikahan yang meriah”. 
Dalam hal ini, pernikahan yang meriah adalah pernikahan sebagai peristiwa yang ramai dan 
disaksikan banyak orang. Acara pernikahan Sunda umumnya dihadiri oleh keluarga besar, teman, 
dan tetangga sekitar. Dalam hal ini, masyarakat bukan hanya menyaksikan, tapi mereka juga 
memberi restu, mendoakan, dan mewariskan nilai. Keikutsertaan masyarakat tersebut merupakan 
wujud dari nilai kebersamaan yang mengakar dalam budaya Sunda di mana kebahagiaan seseorang 
harus mendapatkan dukungan sosial, terutama dari orang-orang terdekatnya. Ini sejalan dengan 
hasil penelitian Muhammad (2025) bahwa pernikahan bukan hanya menyatukan dua individu, tetapi 
juga menyatukan keluarga besar dari kedua mempelai. Selain itu, kidung yang dilantunkan di tengah 
masyarakat juga menunjukkan fungsi untuk mengajarkan norma-norma keluarga, etika peran, dan 
harapan sosial kepada pengantin. Hal ini menunjukkan nilai kebersamaan dan keterikatan antar 
generasi dengan harapan yang sama-sama baik. Dengan demikian, kidung sawer bukan hanya 
berfungsi sebagai hiburan, melainkan juga sarana untuk mempertahankan nilai-nilai sosial. 

4. Nilai Hubungan Manusia dengan Orang Lain 

Nilai ini menjadi aspek yang paling kuat yang muncul dalam kidung, terutama antara suami dan istri. 
Kidung menekankan bahwa rumah tangga harus dijalani dengan kasih sayang dan tanggung jawab. 
Suami disebut sebagai orang yang memikul “kabeungbeuratan” arinya “tanggungan berat” yang 
menunjukkan peran utamanya sebagai pemimpin keluarga yang bertugas untuk mendampingi, 
menafkahi, mendidik, dan menjadi penopang emosional. Sementara itu, istri digambarkan sebagai 
sosok yang harus patuh, tetapi kepatuhan itu bukan karena tekanan, tetapi karena kesadaran cinta. 
Hal ini menunjukkan bahwa rumah tangga bukan hanya hubungan sepihak, melainkan bagaimana 
suami-istri saling melengkapi. Nilai yang ditekankan di sini adalah saling menghormati, mencintai, 
dan menjalankan peran masing-masing dengan ketulusan. Pandangan ini sejalan dengan pendapat 
Hidayat dan Andaryuni (2023) yang menekankan pentingnya pasangan suami istri untuk aktif 
memperkuat kedewasaan emosional mereka melalui komunikasi terbuka, manajemen konflik yang 
sehat, keterlibatan emosional yang mendalam, dan resiliensi dalam menghadapi tantangan. 

5. Nilai Hubungan Manusia dengan Diri Sendiri 

Nilai ini tampak pada tanda “cegahan lampah ngahina” yang berarti “jauhi sikap menghina” 
menyampaikan nasihat kepada seorang istri untuk menjauhi perbuatan yang dapat mempermalukan 
keluarga dan tanda “sumujud ku ati suci” yang berarti “sujud dengan hati yang suci” menyampaikan 
bahwa seorang istri harus mematuhi suaminya dengan hati yang tulus, tanpa keterpaksaan. Hal ini 
menunjukkan pentingnya pengendalian diri, kematangan emosional, dan niat suci dalam menjalani 
rumah tangga. Sejalan dengan itu, Hidayat dan Andaryuni (2023) menyatakan bahwa kedewasaan 
emosi meningkatkan kualitas komunikasi pasangan, memungkinkan mereka berkomunikasi secara 
terbuka, jujur, dan empatik, serta menciptakan lingkungan yang aman. Pasangan yang dewasa secara 
emosional lebih mampu mengelola emosi selama konflik, fokus pada solusi yang konstruktif, dan 
mengutamakan kesejahteraan hubungan. Budaya Sunda mengajarkan bahwa rumah tangga yang 
baik tidak bisa dibangun oleh individu yang belum selesai dengan dirinya sendiri. Pribadi yang 



 

240 

 

mampu menjaga sikap, menjunjung integritas, dan berpikir jernih adalah fondasi penting bagi 
kehidupan rumah tangga yang terteram. 

SIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa kidung bukan sekadar nyanyian dalam upcara adat Sunda, tetapi 
juga menjadi sarana mewariskan nilai-nilai budaya dan ajaran kehidupan terutama dalam rumah 
tangga. Melalui Semiotika Roland Bhartes, ditemukan bahwa lirik kidung dalam prosesi adat 
memiliki makna denotative (harfiah), makna konotatif (kiasan) yang mencerminkan pesan moral, 
doa, nasihat, dan harapan kepada pasangan pengantin, dan mitos seperti pernikahan sebagai bentuk 
penghambaan kepada Tuhan, cinta sebagai kunci rumah tangga, peran gender yang kaku antara laki-
laki dan perempuan dalam rumah tangga, serta anggapan restu leluhur dan pelaksanaan adat secara 
utuh akan membawa keberkahan. 

Selain itu, melalui pendekatan nilai-nilai budaya menurut Djamaris dkk., diketahui bahwa lirik 
kidung sawer dalam prosesi adat Sunda memuat lima nilai budaya. Pertama, nilai hubungan manusia 
dengan Tuhan yang terlihat dari doa di awal prosesi dan pujian-pujian kepada Allah sebagai bentuk 
kesadaran spiritual. Kedua, nilai hubungan manusia dengan alam yang terlihat dari bagaimana 
manusia hidup dalam tatanan semesta yang terjaga oleh kehendak Ilahi. Ketiga, nilai hubungan 
manusia dengan masyarakat yang terlihat melalui pertunjukan prosesi adat yang meriah dan dihadiri 
oleh banyak orang sebagai simbol dari hubungan yang direstui dan menjadi suka cita banyak orang. 
Keempat, nilai hubungan manusia dengan orang lain yang terlihat melalui nasihat kehidupan rumah 
tangga agar suami-istri dapat membina hubungan yang harmonis dan berdasar pada kasih sayang, 
tanggung jawab, dan saling menghormati. Kelima, nilai hubungan manusia dengan diri sendiri yang 
terlihat melalui nasihat agar individu dapat menjaga sikap dan memenuhi tanggung jawab dalam 
menjalani rumah tangganya. 

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa penggunaan media digital seperti YouTube memiliki dampak 
yang baik dalam upaya pelestarian budaya Sunda. Kidung sawer yang dulu hanya bisa disaksikan 
dalam prosesi adat secara langsung, kini bisa ditonton dan didengarkan kapan saja melalui media 
digital, bahkan ada yang sudah dilengkapi dengan teks liriknya. Hal ini membuat tradisi lisan seperti 
kidung sawer menjadi dapat diakses lebih luas untuk dipelajari oleh generasi muda. 

PENGAKUAN 

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh tim pengelola kanal YouTube Sagaviya yang telah 
mendokumentasikan prosesi adat Sunda sehingga penelitian ini dapat dilakukan. Ucapan terima 
kasih juga disampaikan kepada Bram Denafri S. Hum., M. Hum., sebagai dosen mata kuliah 
Antropolinguistik yang telah memberikan masukan, arahan, dan semangat selama penelitian ini.  

 

 

 

 

 



 

241 

 

REFERENSI 

Ali, Z. Z. (2021). Tradisi Sawer Panganten dalam Perkawinan Anak Sulung dan Anak Bungsu Adat 
Sunda Perspektif Hukum Islam. 

Gunawan, A. (2019). Tradisi Upacara Perkawinan Adat Sunda (Tinjauan Sejarah dan Budaya di 
Kabupaten Kuningan). Jurnal Artefak, 6(2), 71–84. 
https://jurnal.unigal.ac.id/index.php/artefak 

Hadi, A., & Rusman, A. (2021). Penelitian Kualitatif Studi Fenomenologi, Case Study, Grounded 
Theory, Etnografi, Biografi. Pena Persada. 

Handayani, D., Sitinjak, D. R., & Hardi, R. S. B. (2021). Nilai-Nilai Budaya dalam Legenda Siti 
Payung. Jurnalistrendi : Jurnal Linguistik, Sastra, dan Pendidikan, 2, 108. 
http://ejournal.unwmataram.ac.id/trendi 

Hardani, Andriani, H., Ustiawaty, J., Utami, E. F., Istiqomah, R. R., Fardani, R. A., Sukmana, D. J., & 
Auilya, N. H. (2020). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. CV Pustaka Ilmu Group. 

Hasan, M. I. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian dan Aplikasinya. Ghalia Indonesia. 
Hidayat, M. Y., & Andaryuni, L. (2023). Kedewasaan Emosi dalam Membangun Keharmonisan 

Rumah Tangga Perspektif Maqashid Syariah (Studi Pasangan Suami Istri di Kota 
Samarinda). Al-Qadau, 10(2). https://doi.org/10.1007/s11482-023 

Indrawardana, I. (2012). Kearifan Lokal Adat Masyarakat SundaDalam Hubungan Dengan 
Lingungan Alam. Komunitas, 4(1), 1–8. 
http://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/komunitas 

Karimah, N., Rosidin, O., & Solihat, I. (2025). Lekiskon dalam Upacara Pernikahan Adat Sunda 
Huap Lingkung dan Sawer Panganten di Kabupaten Pandeglang: Kajian Etnolinguistik. 
AKSARA: Jurnal Bahasa dan Sastra, 26(1). 
https://doi.org/10.23960/aksara/v26i1.pp146-163 

Logita, E. (2019). Lagu Saweran dalam Pernikahan Adat Sunda (Dari Segi Struktur, Konteks 
Penuturan, Ko-teks dan Fungsi) dan Pelestariannya Sebagai Bahan Ajar Bahasa 
Indonesia Serta Bahan Ajar Pelatihan Ekstrakurikuler. Prosiding Seminar Nasional 
Linguistik dan Sastra (SEMANTIKS), 182–193. 
https://jurnal.uns.ac.id/prosidingsemantiks 

Misranita, Basri, E., & Asmurti. (2022). Analisis Semiotika Roland Bhartes Dalam Tradisi “Haroa” 
Pada Malam Pebahoka. Jurnal Ilmiah Ilmu Sosial dan Pendidikan, 2(2024), 321–330. 

Muada, I. K., & Astawan, N. (2022). Kidung Pupuh Jerum Pada Ritual Hindu Bali Dalam  Mengusir 
Aura Negatif Di Jaman Covid-19 Persefektif: Bentuk, Fungsi, Dan Makna. Stilistika: Jurnal 
Pendidikan Bahasa Dan Seni, 10(2), 267–280. 

Muhammad, S. (2025). Analisis Nilai Moral dalam Tradisi Sawer Pada Acara Pernikahan. Lingua: 
Jurnal Bahasa dan Sastra, 5(2), 11–17. 

Nensilianti, N., Atikah, J., & Ridwan, R. (2023). Makna denotasi dan konotasi pada lirik lagu 
“Maafkan Aku”, “Usai”, “Merasa Indah” Tiara Andini. Ksatra: Jurnal Kajian Bahasa dan 
Sastra, 5(1), 1–12. 

Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press. 
Rinaldy, Trisnawati, & Henriyan, H. (2023). Makna dan Nilai Filosofi dalam Kidng Sawer 

Pengantin Adat Sunda Serta Pemanfaatannya sebagai Bahan Projek Penguatan Profil 
Pancasila Tema Kearifan Lokal di SMA. Sindoro Cendekia Pendidikan, 1(2), 10–20. 
https://doi.org/10.9644/scp.v1i1.332 

Sagaviya. (2019, Oktober 10). Lirik Kidung Prosesi Sawer Adat Sunda [Video recording]. 
https://youtu.be/rJO3cQf0nDY?si=UgD7ws3tO7nw8W2S 

Saleh, S. (2017). Analisis Data Kuantitatif. Pustaka Ramadhan. 



 

242 

 

Samsu. (2017). Metode Penelitian Teori dan Aplikasi Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Mixed 
Methods, serta Research Development. Pusaka Jambi. 

Sari, S. P. (2019). Kepuasan Penrikahan Ditinjau dari Pemaafan pada Pasangan yang Sudah 
Menikah di Atas 10 Tahun. 

Sarwono. (2006). Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif. Graha Ilmu. 
Sinaga, Y. C., Cyntia, S., Komariah, S., & Barus, F. L. (2021). Analisis Makna  Denotasi Dan Konotasi 

Pada Lirik Lagu “Celengan Rindu” Karya Fiersa  Besari. Metabasa: Jurnal Bahasa, Sastra, 
dan Pembelajaran, 3(1). 

Soetrisno, R. (2024). Nilai Filosofis Kidung Pakeliran. Adita Pressindoesti. 
Sugiarta, N., & Lestari, A. (2024). Makna Kesetaraan Gender Dalam Revitalisasi Seni Penca 

Sobrah Sebagai Bentuk Perlawanan Terhadap Mitos Ketidakberdayaan Tubuh 
Perempuan Sunda. ArtComm, 7(1). 

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Penerbit Alfabeta. 
Supinah, P. (2006). Sawer: Komunikasi Simbolik pada Alat Tradisi Suku Sunda dalam Upacara 

Setelah Perkawinan. MEDIATOR, 1, 85. 
Wachyudin, W., Purwati, D., Faris, A., Dzulhijah, Y. E., Raehandika, D., & Malik, M. (2024). Kajian 

Semiotik Roland Barthes pada Puisi Sawer Pengantin Sunda sebagai Usulan Bahan Ajar 
Puisi Rakyat di Kelas VII SMP. JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 13(2), 307. 
https://doi.org/10.26499/jentera.v13i2.7825 

Widodo, W. (2018). Mantra Kidung Jawa: Mengurai yang Lingual hingga yang Transendental. 
Universitas Brawijaya Press. 

  
 


