q Jurnal Zeugma
. https://ojs kayyismuliajaya.org/index.php/Zeugma

JURNAL ZEUGMA Vol. 1,n0.2, p. 229-242, 2025

The Meaning and Cultural Values in the Lyrics of the Sundanese Traditional Procession Song
on the Sagaviya YouTube Channel

Makna dan Nilai Budaya dalam Lirik Kidung Prosesi Adat Sunda di Kanal YouTube Sagaviya

Regina Amalia Solihah

Universitas Pamulang, Indonesia, reginaamaliash@gmail.com ) )
Submitted: Juli 30,2025

Revised: Agustus 3, 2025
Accepted: Agustus 4, 2025

ABSTRACT

This study aims to describe the denotative and connotative meanings as well as the cultural values
embedded in the lyrics of kidung sawer used in traditional Sundanese wedding ceremonies. This research
is descriptive in nature and employs a qualitative method. The data consist of primary sources in the form
of video documentation accompanied by the lyrics of kidung sawer, and secondary sources including
books and previous research journals. Data were collected through documentation and literature study,
then analyzed using Roland Barthes’ semiotic theory and the theory of cultural values by Djamaris et al.
The findings reveal that the lyrics contain denotative (literal) meanings, connotative (figurative)
meanings, and cultural myths such as the belief that marriage is an act of devotion to God, love is the sole
foundation of family, gender roles in marriage are rigid, and blessings can be attained by fully observing
traditional rituals. Five cultural values are reflected in the kidung sawer: (1) human relationship with God,
shown through prayer and praise as forms of worship; (2) relationship with nature, represented by
awareness of the cosmic order; (3) relationship with society, evident in the lively and communal wedding
procession; (4) relationship with others, expressed through advice for harmonious family life; and (5)
relationship with oneself, seen in the call to maintain proper behavior and responsibility.

KEYWORDS

Kidung Sawer; Antopolinguistics; Cultural Value; Roland Bhartes Semiotics; Sundanese Wedding

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk mendeskripsikan makna denotasi dan konotasi serta nilai-nilai budaya yang
terkandung dalam lirik kidung sawer dalam prosesi adat pernikahan Sunda. Jenis penelitian ini adalah
penelitian deskriptif dengan metode kualitatif. Peneliti menggunakan dua jenis data, yaitu data primer
dokumentasi video yang disertai teks kidung sawer dalam prosesi dat pernikahan Sunda dan data
sekunder berupa buku-buku dan jurnal penelitian sebelumnya. Teknik pengumpulan data menggunakan
metode dokumentasi dan studi Pustaka lalu dianalisis dengan bersandar pada teori Semiotika Roland
Bhartes dan teori Nilai-Nilai Budaya menurut Djamaris dkk. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa lirik
kidung dalam prosesi adat memiliki makna denotative (harfiah), makna konotatif (kiasan) yang
mencerminkan pesan moral, doa, nasihat, dan harapan kepada pasangan pengantin, dan mitos seperti
pernikahan sebagai bentuk penghambaan kepada Tuhan, cinta sebagai kunci rumah tangga, peran gender
yang kaku antara laki-laki dan perempuan dalam rumah tangga, serta anggapan restu leluhur dan
pelaksanaan adat secara utuh akan membawa keberkahan. Adapun lima nilai budaya dalam kidung sawer.
Yaitu :1) nilai hubungan manusia dengan Tuhan tampak dari doa dan pujian sebagai bentuk penghambaan;
2) hubungan dengan alam terlihat dari kesadaran hidup dalam tatanan semesta; 3) hubungan dengan
masyarakat tercermin lewat prosesi meriah yang melibatkan banyak orang; 4) hubungan dengan orang
lain ditunjukkan melalui nasihat kehidupan rumah tangga; dan 5) hubungan dengan diri sendiri tampak
dari ajakan menjaga sikap dan tanggung jawab.

KATA KUNCI

Kidung Sawer; Antopolinguistik; Nilai Budaya; Semiotika Roland Bhartes; Pernikahan Sunda

229


mailto:reginaamaliash@gmail.com

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai negara yang kaya akan warisan budaya, termasuk tradisi lisan yang terus
hidup dalam berbagai upacara adat yang beragam di berbagai daerah. Salah satu bentuk tradisi lisan
yang masih dilestarikan hingga saat ini adalah kidung atau nyanyian tradisional yang mengiringi
prosesi budaya. Kidung bukan sekadar nyanyian atau hiburan, tetapi juga memiliki peran penting
dalam menyampaikan nilai-nilai budaya atau petuah kehidupan dari generasi ke generasi. Soetrisno
(2024) mendefinisikan kidung sebagai “puisi yang dinyanyikan dengan menggunakan tangga nada
pentatonik tradisional” (hlm. 8). Berdasarkan sejarahnya, kidung memiliki beragam fungsi dan
tujuan pembuatan. Widodo (2018) menjelaskan bahwa beberapa kidung dibuat berdasarkan
mantra-mantra magis-religi yang dinyanyikan sebagai permintaan kepada Tuhan ataupun doa untuk
tujuan yang lebih spesifik seperti mendirikan rumah dan menenangkan bayi. Hal ini menunjukkan
bahwa kidung bukan hanya merupakan kekayaan tradisi lisan, tetapi juga punya peran penting
dalam kehidupan masyarakat, terutama dalam hal kepercayaan dan hubungan sosial.

Dalam konteks budaya Sunda, salah satu prosesi adat yang populer dan tetap dilestarikan adalah
prosesi sawer dalam pernikahan yang kaya akan nilai-nilai budaya yang turun temurun. Dalam
prosesi ini, kidung digunakan sebagai pengiring ritual di mana kedua mempelai pengantin
menebarkan beberapa benda yang dapat berupa uang koin, permen, beras, dan sebagainya yang
nantinya akan diperebutkan oleh tamu undangan yang hadir. Kidung sawer ini biasanya dilantunkan
oleh juru sawer untuk menyampaikan doa, nasihat, dan harapan baik untuk kehidupan pengantin. Isi
dari lirik ini biasanya berisi pesan moral dan refleksi kehidupan yang mengandung nilai-nilai yang
membentuk identitas masyarakat Sunda.

Lirik kidung bisa berbeda di tiap daerah karena setiap wilayah memiliki kebiasaan, bahasa, dan gaya
penyampaian yang khas. Meskipun tujuannya tetap sama dan menggunakan bahasa Sunda halus
yang dipilih secara cermat, tetapi susunan kata dan nada dalam kidung disesuaikan dengan budaya
lokal di mana tempat kidung tersebut digunakan. Sebagai ciptaan manusia yang diwariskan secara
lisan, perbedaan versi tiap daerah merupakan hal alami yang mencerminkan kekayaan tradisi
masing-masing komunitas.

Di era perkembangan zaman dan masuknya media digital, prosesi sawer ini semakin mudah untuk
ditemukan karena mulai terdokumentasikan dan disebarluaskan di berbagai platform media sosial,
seperti YouTube. Kanal Sagaviya misalnya, menjadi salah satu kanal yang konsisten menggunggah
dokumentasi prosesi adat Sunda, termasuk kidung sawer. Keberadaan dokumentasi ini membuka
peluang besar untuk mengkaji kidung sebagai objek budaya.

Peneliti memilih lirik kidung sawer dalam kanal YouTube Sagaviya karena kanal ini menghadirkan
dokumentasi autentik melalui audio visual yang dilengkapi teks lirik secara jelas dan terstruktur. Hal
ini memudahkan peneliti untuk menelusuri makna, memahami konteks, dan menganalisis nilai-nilai
yang terkandung di dalamnya.

Penelitian ini penting untuk dilakukan karena hingga saat ini kidung sawer dalam prosesi adat Sunda
masih jarang disentuh, apalagi dalam media digital seperti YouTube. Belum ditemukan penelitian
spesifik yang menganalisis makna dan nilai-nilai budaya dalam kidung sawer secara daring. Oleh
karena itu, penelitian ini diharapkan dapat memberikan kontribusi ilmiah dalam kajian
Antropolinguistik, khususnya dalam memahami bagaimana nilai-nilai budaya Sunda diwariskan

230



melalui media digital. Penelitian ini juga dapat menjadi bahan pertimbangan untuk pelestarian
budaya lokal di era modern.

Untuk mengkaji makna dalam lirik kidung sawer, penelitian ini menggunakan teori semiotika Roland
Barthes, khususnya pada analisis makna denotatif, konotatif, dan mitos. Barthes menjelaskan bahwa
makna denotatif adalah makna literal atau makna utama yang merujuk langsung pada objek atau
konsep yang jelas, tanpa pengayaan makna simbolik. Denotasi merupakan makna yang penanda dan
petandanya bersifat kongruen atau sesuai secara langsung. Sebaliknya, makna konotatif berada pada
tataran makna kedua, yaitu makna yang muncul dari pengalaman budaya, nilai-nilai sosial, dan
asosiasi yang melekat dalam masyarakat ( dikutip dalam Nensilianti dkk., 2023, hlm. 6). Kemudian,
Sinaga dkk. (2021) menyatakan bahwa makna konotatif bersifat kiasan, memperkaya interpretasi,
dan dapat membangkitkan emosi atau penilaian tertentu. Selain itu, Mulyaden (dikutip dalam
Misranita dkk., 2022) menyatakan bahwa “mitos memiliki makna pesan, dan cara berpikir budaya
terkait dengan hal-hal termasuk mengkonseptualisasi atau memahami tanda” (hlm. 322).

Sementara itu, untuk mengungkap nilai-nilai budaya dalam lirik kidung sawer, penelitian ini merujuk
pada konsep nilai budaya yang dikemukakan oleh Djamaris yang meliputi lima kategori utama, yaitu:
(1) nilai hubungan manusia dengan Tuhan; (2) nilai hubungan manusia dengan alam; (3) nilai
hubungan manusia dengan masyarakat; (4) nilai hubungan manusia dengan orang lain; serta (5) nilai
hubungan manusia dengan diri sendiri (dikutip dalam Handayani dkk. 2021, him. 110). Dengan
memadukan kedua teori ini, penelitian diharapkan mampu mengungkap makna yang terkandung
dalam lirik kidung sawer serta nilai-nilai budaya yang melekat di dalamnya secara mendalam dan
kontekstual.

Beberapa penelitian terhadap kidung sawer telah dilakukan diantaranya oleh Rinaldy dkk. (2023)
dan Ali (2021) yang sama-sama menyoroti kandungan nilai-nilai yang disampaikan melalui nasihat
mengenai hubungan manusia dengan Tuhan, sesama, dan dirinya sendiri. Hal ini tercermin melalui
lirik kidung dan beberapa peralatan yang digunakan dalam prosesi sawer. Kemudian, Wachyudin
dkk. (2024) juga menganalisis makna denotatif dan konotatif dalam puisi sawer sebagai sarana
penyampaian nasihat dan harapan serta mengaitkan pemanfaatannya dengan bahan ajar. Sementara
itu, Logita (2019) meneliti bentuk, formula bunyi, fungsi, dan konteks pertunjukan saweran sebagai
warisan budaya daerah Sunda. Lebih lanjut, Karimah (2025) lebih menekankan pada klasifikasi
leksikal dalam upacara adat Sunda, termasuk diantaranya sawer pengantin berdasarkan kata dan
frasa dalam liriknya.

Meskipun sejumlah penelitian telah membahas makna dan nilai-nilai yang terkandung dalam kidung
sawer, belum ditemukan penelitian yang meggabungkan analisis makna denotatif, konotatif, dan
mitos dengan nilai-nilai budaya berdasarkan teori Semiotika Roland Bhartes dan nilai budaya
menurut Djamaris. Selain itu, aspek pelestarian budaya dalam media digital seperti YouTube dan lirik
kidung versi kanal Sagaviya ini belum ada yang meneliti. Oleh karena itu, penelitian ini hadir untuk
mengisi kekosongan tersebut dengan mendeskripsikan makna-makna simbolik dalam lirik kidung
sawer sekaligus mengungkap nilai-nilai budaya yang terkandung di dalamnya.

231



METODE

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif, yang bertujuan untuk mengeksplorasi atau
mengklarifikasi gejala, fenomena, atau kenyataan sosial yang ada. Samsu (2017) menyatakan bahwa
“penelitian deskriptif berupaya untuk menggambarkan berbagai variabel yang terkait dengan
masalah dan unit yang sedang diteliti” (hlm. 65). Metode yang digunakan adalah metode kualitatif,
yaitu penelitian yang menyajikan data dalam bentuk kalimat, kata-kata, dan gambar, serta
menganalisis data yang telah dikumpulkan. Menurut Hadi & Rusman (2021) “penelitian kualitatif
menghasilkan data deskriptif seperti ucapan, perilaku, atau tulisan dari subjek penelitian yang
diamati” (hlm. 12).

Sugiyono (2018) membagi sumber data menjadi dua, yaitu data primer dan data sekunder. Rahmadi
(2011) menyatakan bahwa “data primer adalah sumber data yang langsung diperoleh dari sumber
data pertama di lokasi penelitian atau objek penelitian” (hlm. 71). Dalam penelitian ini, data primer
berupa dokumentasi audiovisual prosesi sawer adat Sunda yang diunggah di kanal YouTube
Sagaviya, khususnya bagian lirik kidung yang dinyanyikan dalam prosesi tersebut. Kemudian, Hasan
(2002) menyatakan bahwa “data sekunder adalah data yang dikumpulkan dari sumber-sumber yang
telah ada” (hlm. 82). Data sekunder dalam peneltitian ini diperoleh dari dokumen-dokumen
pendukung yang relevan, seperti buku, artikel, jurnal penelitian, dan sumber lain yang membahas
tentang kidung, tradisi sawer, nilai budaya Sunda, serta pendekatan antropolinguistik terhadap
tradisi lisan.

Teknik pengumpulan data dalam penelitian ini dilakukan dengan metode dokumentasi dan studi
pustaka. Menurut Hardani dkk; (2020), “dokumentasi berarti cara mengumpulkan data dengan
mencatat data-data yang sudah ada” (hlm. 150). Dokumentasi dilakukan dengan mencatat dan
mengamati lirik kidung dalam prosesi sawer pada video unggahan kanal YouTube Sagaviya sebagai
bahan analisis makna dan nilai budaya. Kemudian, studi pustaka menurut Sarwono (2006) adalah
“studi yang mempelajari berbagai buku referensi serta hasil penelitian sebelumnya yang sejenis yang
berguna untuk mendapatkan landasan teori mengenai masalah yang akan diteliti” (hlm. 206). Studi
pustaka dalam penelitian ini dilakukan untuk mendukung pemahaman terhadap konteks budaya,
fungsi kidung, dan prosesi sawer dalam adat Sunda. Data sekunder diperoleh melalui kajian terhadap
buku, artikel, jurnal ilmiah, dan sumber akademik lain yang relevan dengan kajian antropolinguistik,
tradisi lisan, serta budaya Sunda.

Adapun teknik analisis data dalam penelitian ini melalui tahapan analisis menurut Miles dan
Huberman (dikutip dalam Saleh, 2017) yaitu reduksi data, penyajian data, dan penarikan
kesimpulan. Dalam penelitian ini, reduksi data dilakukan dengan menerjemahkan lirik kidung sawer
ke dalam bahasa Indonesia, lalu mengidentifikasi dan memisahkan kata, frasa, atau larik yang
memuat makna denotatif dan konotatif. Kemudian, dari makna tersebut dapat ditemukan nilai-nilai
budaya yang terkandung di dalam lirik kidung sawer. Adapun tahap penyajian data dilakukan dalam
bentuk tabel yang menampilkan kutipan lirik, makna denotasi, dan makna konotasi. Kemudian, nilai-
nilai budaya diurakan berdasarkan kategori nilai menurut Djamaris dkk; yaitu hubungan manusia
dengan Tuhan, alam, masyarakat, orang lain, dan diri sendiri. Terakhir, kesimpulan akan diperoleh

232



melalui proses pemaknaan yang menunjukkan bahwa nilai-nilai budaya dalam masyarakat Sunda

tersirat dalam lirik kidung sawer melalui simbol-simbol bahasa yang digunakan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Makna Lirik Kidung Sawer Prosesi Adat Sunda

Peneliti mengakses video Lirik Kidung Prosesi Sawer Adat Sunda pada 20 Mei 2025 di kanal YouTube

Sagaviya (2019). Video yang berisi rekaman audio visual disertai teks ini dipublikasikan pada 10
September 2019 dan saat ini telah ditonton sebanyak 167.687 kali. Berikut ini adalah liriknya.

Gambar 1. Lirik kidung sawer prosesi adat sunda,

I »

) 0017447

Lirik kidung Prosesi Sawer Adat Sunda

@ €D

Sumber: https:

7

/> Bagikan

youtu.be/r]03cQfOnDY?si=UgD7ws3t07nw8W2S , 2019

Makna dari lirik kidung sawer berikut dianalisis berdasarkan makna denotatif dan konotatif, seperti
yang ditampilkan dalam tabel di bawah ini:

Tabel 1. Makna denotasi dan konotasi lirik kidung sawer

Bait Lirik Durasi Terjemahan Makna Denotasi Makna Konotasi
1 Bismillah urang (Sagaviya, 2019, Bismillah, kita mulai Prosesi dimulai dengan Bait ini menunjukkan
kawitan Bagian 0:25-1:26)  Menyebut nama Yang Maha ucapan basmallah dan bahwa pernikahan bukan
Nyebat asmana nu Agung kata-kata pujian untuk hanya upacara
agung Kepada Allah Yang Maha Tuhanyangdisembaholeh menyatukan dua insan,
Ka Allah gofururrohim Pengampun lagi Penyayang seluruh alam.  Allah tetapi juga momen sakral
Sembaheun urang Yang kita semua sembah disebut sebagai pemilik berupa pengikatan janji di
sadaya Puja dan puji hanya untuk alam dan hakim di hari hadapan Tuhan. Awalan
Puja puji mung ka gusti Tuhan akhir (kiamat). dengan menyebut nama
Nu nyepeng sadaya Yang menguasai seluruh alam Tuhan merupakan bentuk
alam Hakim di hari akhir kesadaran manusia akan

Hakim di yaumul akhir
Mung ka gusti urang
tumut
Neda
pangjaring

pitulung

Hanya kepada Tuhan kita
berserah

Memohon pertolongan dan
perlindungan

keterbatasan manusia
dalam membangun rumah
tangga sehingga tetap
bergantung pada
kekuasaan Tuhan. Bait ini
menunjukkan bahwa
segala hal dalam

233


https://youtu.be/rJO3cQf0nDY?si=UgD7ws3tO7nw8W2S

kehidupan  berada di
bawah naungan Tuhan.

2 Hidep ginanjaran bagja (Sagaviya, 2019, Kalian diberi kebahagiaan Menyampaikan bahwa Bait ini menggambarkan
Tepung rabi jatuk rami  Bagian 1:32-2:12) Bertemu dalam pernikahan kedua mempelai pernikahan sebagai awal
Muka lambaran carita yang ramai dan meriah pengantin telah diberi perjalanan suci  yang
Natrat dina runah Membuka lembaran baru kebahagiaan karena diharapkan terdapat
tangga jimatna ngan cerita dipertemukan dalam kebahagiaan di dalamnya.
welas asih Menjalani rumah tangga prosesi pernikahan yang Pernikahan yang ramai
Antara hidep duaan kuncinya hanya kasih sayang =~ meriah. Mereka akan dan meriah menjadisimbol

Antara kalian berdua memulai hidup barudalam  doa restu dan kebahagiaan
ikatan suami-istri. Bait ini banyak orang. Adapun
juga menyatakan bahwa pernyataan bahwa kunci
kunci dalam menjalani utama menjalani rumah
rumah tangga adalah kasih tangga  adalah  kasih
sayang antara dua sayang, maksud kasih
pasangan. sayang di sini tak hanya

merujuk pada perasaan
cinta dan perlakuan yang
baik, tetapi juga bagaimana
suami istri menjalani suka-
duka sepanjang kehidupan
rumah tangga.

3 Omat lali kana kawit (Sagaviya, 2019, Jangan lupakan asal mula Menyampaikan nasihat Bait ini menyampaikan
eunteup teuteup Bagian 2:13-2:31) duduk bersama dalam untuk kedua pengantin betapa pentingnya
teupung rabi pernikahan supaya tidak melupakan mengingat komitmen di
Dumeling asih mandiri Ingat selalu kasih yang awal mula tujuan mereka awal hubungan. Pengantin
Ngancik asih lahir mandiri menikah, menjaga cinta, harus tak hanya mengingat
batin Menanamkan cinta lahir dan tidak terpengaruh oleh bagaimana mereka

batin godaan dari luar, dan dipertemukan dalam
saling menjaga baik secara  pernikahan karena rasa
fisik maupun emosional. suka, tetapi juga mengingat

niat tulus membangun
kehidupan bersama.
Adapun  “Kasih  yang
mandiri” menyiratkan
tentang rasa cinta yang
tidak mengharapkan
balasan, tetapi murni dari
keinginan sendiri untuk
mencintai bagaimanapun
keadaannya. = Sementara
“menanamkan cinta lahir
batin” menyiratkan cinta
bukan hanya tentang saling
memiliki, tetapi juga saling
menjaga secara lahir dan
batin. Hal ini menunjukkan
bahwa rumah tangga
bukan hanya kenangan
saat pernikahan semata,
tetapi bagaimana pasangan
menjaga Kkesetiaan dan
terus menumbuhkan cinta
hari demi hari.

4 Hidep cunduk kana (Sagaviya, 2019, Kamu telah sampai pada Menyampaikan kepada Bait ini  menyiratkan
waktu boga Bagian 2:34-3:15)  waktu memiliki tanggungan pengantin pria bahwa kini bahwa pernikahan bukan
kabuengbeurat ati besar di hati ia memiliki tanggungan hanya momen

Tampan, berat di hati

yang berat, yaitu seorang

dipersatukannya dua insan

234



Kasep kabeubgbeurat
ati

Nyatana bojo utami
Euis pilihan ati

Aduh kasep pilihan ati
Sing bisa mulasarana
Tingtrim mupusti ku
asih

Nyatanya dialah pendamping

utama

Cantik, pilihan hatimu

Adubh, tampan, pilihan hati
Semoga bisa memeliharanya

Hidup tenang dan penuh kasih

istri yang telah menjadi
pilihan hatinya. Bait ini
juga berisi nasihat agar
pengantin  pria  dapat
memelihara rumah tangga
mereka dengan penuh
kasih sayang.

dalam ikatan yang halal,
tetapi juga titik tanggung
jawab yang besar. Kata
“berat” menggambarkan
tanggung jawab yang harus
diemban di mana tugas
suami tak hanya
mendampingi istri, tetapi
juga melindungi, mendidik,
menafkahi, bahkan
menjadi penopang
emosional  keluarganya.
Maka dalam bait ini,
diharapkan suami mampu
memenuhi tanggung jawab
kepada istri dan
keluarganya kelak supaya
tercipta kehidupan yang
tentram dan penuh kasih
sayang.

Geulis  kudu
mituhu ka
siang wengi
Geulis siang jeng wengi
Ka caroge teh manutan
Sumujud ku ati suci

nya
panutan

Aduh, geulis, ku ati
suci

Cegahan lampah
ngahina

Tingtrim mupusti ku
asih

(Sagaviya, 2019,
Bagian 3:16-3:54)

Cantik (pengantin wanita)
harus taat pada suami siang

dan malam
Cantik, siang dan malam
Kepada suami harus taat

Tunduk dengan hati yang suci
Adubh, cantik, dengan hati yang

suci
Hindari perbuatan hina

Hidup tenang dan penuh kasih

Menyampaikan  nasihat
kepada pengantin wanita
agar taat pada suaminya,
bersikap  baik  setiap
waktu, tunduk dengan hati
yang bersih, menjauhi
perbuatan tercela, dan
menjaga runah tangga
dengan kasih sayang.

Bait ini menggambarkan
nilai-nilai ideal perempuan
masyarakat Sunda dalam
rumah tangga, diantaranya
lemah lembut, patuh, dapat
menjaga kehormatan, dan
bisa menenangkan. Kata
“cantik” yang diucapkan
menyiratkan bahwa
hendaknya perempuan tak
hanya cantik dari segi rupa,
tetapi juga dari segi sikap

dan moralitasnya. “"Taat
siang dan malam”
menyiratkan bahwa
seorang istri dapat
menjalankan perannya
secara total, “tunduk
dengan hati yang suci”

menyimbolkan kepatuhan
yang bukan karena
paksaan, tetapi karena
dorongan cinta, kemudian
“hindari perbuatan hina”
menyimbolkan bahwa
perempuan harus menjaga
martabat dan nama baik

keluarga. Hal ini
merupakan gambaran
bagaimana perempuan
berperan dalam

membangun rumah tangga
yang harmonis.

Pamungkas  hariring
kidung pepeling
Rineka dangding
Sugan aya manpaatna

(Sagaviya, 2019,
Bagian 3:55-4:35)

Penutup kidung ini adalah Menyampaikan bahwa bait

nasihat
Berupa ragam syair
Semoga ada manfaatnya

tersebut merupakan
penutup dari kidung sawer
yang berisi nasihat dalam
bentuk syair. Diharapkan

Bait ini menyampaikan
harapan spiritual dan
simbol restu dari

masyarakat melalui kidung
yang dianggap sebagai

235



Keur hidep duaan mugi
gusti nangtayungan
Amin ya robbal alamin

Untuk kalian berdua, semoga
Tuhan melindungi
Amin ya robbal alamin

nasihat tersebut dapat
bermanfaat bagi kedua
mempelai dan runah
tangga mereka selalu
dalam perlindungan
Tuhan.

bentuk warisan lisan yang
berisi doa dan nilai luhur.

Kidung sebagai simbol
restu juga terlihat dari
bagaimana kidung
dinyanyikan dalam prosesi
pernikahan dengan
disaksikan oleh semua
orang. Doa di akhir

bertujuan sebagai harapan
agar rumah tangga
mempelai selalu berada
dalam keharmonisan,
keberkahan, dan
dilindungi Tuhan. Hal ini
menunjukan bahwa
pernikahan bukan hanya
ikatan secara fisik, tapi
juga ikatan sakral yang
dijaga oleh doa.

7

Turun temurun
keberkahan
Masuk ke dalam keselamatan
dan kesejahteraan

Runturun jati rahayu
rahayu
Manjing walagri

(Sagaviya, 2019,
Bagian 4:36-4:47)

menjadi

Menyampaikan  nasihat
yang baik untuk
kehidupan rumah tangga
kedua mempelai
pengantin yang turun-
temurun dan diharapkan
dapat membawa mereka
ke dalam kehidupan dan
selamat dan sejahtera

Bait ini mengandung doa,
restu, harapan, dan nasihat
dari para sesepuh yang
diwariskan  dari  satu
generasi ke  generasi
berikutnya agar pengantin
sampai pada Kkehidupan
yang tak hanya damai
secara lahir, tetapi juga

secara batin.

Adapun mitos dalam kidung sawer berdasarkan lirik di atas, diantaranya sebagai berikut.

1. Pernikahan Sebagai Penghambaan Penuh Kepada Tuhan

Tanda penyebutan nama Tuhan dan puji-pujian di awal kidung seperti pada tanda ““Bismillah urang
kawitan, neda asmana nu agung, ka Allah gofururrohim, sembaheun urang sadaya, puja-puji mung ka
gusti, nu nyepeng sadaya alam hakim di yaumul akhir, mung ka gusti urang tumut, neda pitulung
pangjaring” yang dalam Bahasa Indonesia berarti “Bismillah, kita mulai, menyebut nama yang maha
agung, kepada Allah yang maha pengampun lagi penyayang, yang kita semua sembah. Puja dan puji
hanya untuk Tuhan yang menguasai seluruh alam, hakim di hari akhir. Hanya kepada Tuhan kita
berserah, memohon, pertolongan dan perlindungan”. Tanda tersebut menjadi simbol pengabdian
secara spiritual di mana masyarakat Sunda mempercayai bahwa pernikahan bukan hanya
menyatukan dua manusia dalam satu ikatan, tetapi juga sebagai bentuk ibadah dan penghambaan
kepada Tuhan. Di sini masyarakat Sunda memiliki pandangan bahwa pernikahan yang berhasil
adalah bentuk dari campur tangan Tuhan. Bukan hanya pada saat prosesi pernikahan, namun
campur tangan Tuhan ini berlaku selama kedua mempelai menjalani kehidupan rumah tangga. Hal
ini sejalan dengan hasil penelitian Supinah (2006) bahwa menuruti perintah Tuhan dan menjauhi
larangan-Nya merupakan syarat utama agar kehidupan rumah tangga sejahtera, aman, dan damai.
Pandangan ini menanamkan rasa tanggung jawab di mana suami-istri akan menganggap bahwa
hubungan rumah tangga mereka akan berjalan baik selama keduanya tetap berpegang teguh pada
nilai-nilai keagamaan. Karena hal ini, masyarakat Sunda seringkali menganggap kegagalan dalam
pernikahan seperti perceraian atau perselingkuhan disebabkan karena kurangnya ketaatan kedua

236



mempelai pada nilai-nilai agama. Akibatnya, faktor lain seperti komunikasi yang buruk dan tekanan
ekonomi pun diabaikan.

2. Kasih sayang sebagai kunci keberhasilan rumah tangga

Tanda “rumah tangga jimatna ngan welas asih” yang berarti “rumah tangga kuncinya hanya kasih
sayang” menanamkan anggapan bahwa cinta yang tulus saja sudah cukup untuk membangun
keharmonisan rumah tangga. Padahal, kenyataannya banyak faktor lain yang mempengaruhi usia
rumah tangga, sepeti ekonomi, pengelolaan emosional, peran gender yang adil, dan sebagainya. Sari
(2019) menjelaskan bahwa meskipun banyak pasangan menikah atas dasar cinta, perasaan saja tidak
cukup untuk mempertahankan pernikahan. Kehidupan rumah tangga rentan terhadap berbagai
konflik seperti masalah ekonomi, tanggung jawab, dan komunikasi, yang jika tidak diatasi dengan
kesiapan fisik dan mental dapat menimbulkan ketidakpuasan dan bahkan perceraian. Namun mitos
kasih sayang sebagai kunci pernikahan ini mengabaikan hal-hal tersebut dan mengajarkan bahwa
selama suami dan istri saling mencintai, semua masalah akan bisa diatasi. Anggapan ini yang
kemudian akan menimbulkan tekanan tersendiri ketika terjadi konflik dalam rumah tangga di mana
masyarakat akan menyalahkan romantisasi yang kurang tanpa menyelidiki masalah yang lebih rumit
seperti komunikasi yang buruk, ketidakmampuan mengelola emosional, kekerasan, dan sebagainya.

3. Peran gender dalam rumah tangga

Tanda dalam kidung yang ditujukan kepada laki-laki seperti “kabeungbeurat ati” yang berarti
“tanggungan yang berat” di mana tanggungan ini bukan hanya soal menafkahi keluarga, tetapi juga
beban kehormatan, martabat, dan stabilitas kehidupan keluarga seluruhnya ditanggung oleh laki-
laki. Akibatnya, masyarakat memiliki ekspektasi bahwa laki-laki tidak boleh rapuh, tidak boleh gagal,
dan harus selalu siap menjadi garda terdepan bagi keluarganya. Akibatnya, jika laki-laki mengalami
kegagalan dalam memenuhi ekspektasi tersebut, masyarakat akan menganggapnya lemah, tidak
bertanggung jawab, tidak becus mengurus keluarga, dan pandangan negatif lainnya. Padahal, laki-
laki juga adalah manusia biasa yang dapat mengalami tekanan kapan saja, namun hal itu seakan
dibantah oleh ekspektasi masyarakat yang pada akhirnya akan menganggap kelemahan laki-laki
adalah aib.

Kemudian, tanda yang ditujukan kepada perempuan “mituhu ka panutan siang wengi” yang berarti
“patuh pada suami siang dan malam” dan tanda “sumujud ku ati suci” yang berarti “sujud dengan hari
yang suci” membentuk ekspektasi bahwa perepuan yang baik adalah yang selalu patuh, tidak banyak
bicara, lemah lembut, dan menuruti suami kapan pun bila dibutuhkan. Pandangan ini dapat menjadi
tekanan bagi perempuan yang dituntut harus selalu tunduk dengan senang hati dan membatasi
kebebasan dalam bergerak. Perempuan yang menyampaikan penolakan atau keluhan seringkali
dilabeli negatif oleh masyarakat sebagai istri yang tidak ideal. Akibatnya, banyak perempuan yang
merasa harus menahan ekspresi, menyembunyikan pendapat, dan menanggung beban rumah tangga
sendirian agar dapat memenuhi citra sebagai istri yang baik. Hal ini mencerminkan realitas budaya
yang dijelaskan oleh Sugiarta dan Lestari (2024), bahwa dalam masyarakat Sunda, laki-laki secara
diposisikan sebagai pemimpin dan penanggung jawab ekonomi, sementara perempuan identik
dengan tugas rumah tangga dan seringkali dianggap lemah., tidak berdaya, dan jarang mendapat
penghormatan.

4. Restu leluhur dan pelaksanaan tradisi membawa keberkahan

237



Tanda “runturun jati rahayu, rahayu, manjing walagri” yang berarti “turun-temurun menjadi
keberkahan, masuk ke dalam keselamatan dan keberkahan” membentuk kepercayaan masyarakat
bahwa restu dari leluhur dan menjalankan tradisi yang turun temurun dapat membawa kedua
mempelai ke dalam kehidupan rumah tangga yang selamat dan sejahtera. Masyarakat beranggapan
bahwa semakin adat dijalankan secara utuh, semakin lengkap dan khidmatnya prosesi sawer, dan
semakin banyak doa-doa dilantunkan, maka akan semakin besar pula peluang rumah tangga akan
langgeng dan bahagia. Mitos ini menciptakan ikatan emosional masyarakat terhadap adat dan
membuat seseorang akan merasa takut jika tidak melaksanakannya.

Hal ini sejalan dengan hasil penelitian Gunawan (2019) bahwa dalam kepercayaan masyarakat
kabupaten Kuningan, menjalankan adat warisan leluhur merupakan bentuk penghormatan kepada
leluhur dan segala sesuatu yang tidak berasal dari ajaran leluhur dianggap tabu dan jika dilanggar
dipercaya dapat mendatangkan malapetaka. Akibatnya, masyarakat cenderung menilai kualitas
pernikahan dari sejauh mana pasangan menjalani prosesi adat dengan lengkap dan sesuai pakem.
Mereka yang tidak melaksanakan tradisi secara penuh, entah karena masalah ekonomi, keyakinan,
atau gaya hidup modern akan dianggap kurang menghormati leluhur dan meremehkan nilai budaya.

B. Nilai-Nilai Budaya dalam Lirik Kidung Sawer Prosesi Adat Sunda
1. Nilai Hubungan Manusia dengan Tuhan

Nilai budaya ini terlihat pada tanda penyebutan nama Tuhan dan puji-pujian di awal kidung yang
berbunyi “Bismillah urang kawitan, neda asmana nu agung, ka Allah gofururrohim, sembaheun urang
sadaya, puja-puji mung ka gusti, nu nyepeng sadaya alam hakim di yaumul akhir, mung ka gusti urang
tumut, neda pitulung pangjaring” yang dalam Bahasa Indonesia berarti “Bismillah, kita mulai,
menyebut nama yang maha agung, kepada Allah yang maha pengampun lagi penyayang, yang kita
semua sembah. Puja dan puji hanya untuk Tuhan yang menguasai seluruh alam, hakim di hari akhir.
Hanya kepada Tuhan kita berserah, memohon, pertolongan dan perlindungan”. Lirik tersebut
menunjukkan bahwa pernikahan diposisikan sebagai momen sakral yang bukan hanya mengikat dua
insan, tetapi juga sebagai simbol penghambaan kepada Tuhan di mana masyarakat menganggap
pernikahan merupakan suatu ibadah. Lirik tersebut menjadi bentuk kesadaran manusia akan
keterbatasan dan kebutuhan pada Tuhan dalam segala aspek kehidupan, termasuk rumah tangga.

Nilai ini mencerminkan bagaimana masyarakat Sunda menjunjung tinggi religiusitas, di mana
keberadaan Tuhan ditempatkan sebagai pusat dari segala peristiwa besar maupun kecil di dalam
kehidupan. Kidung ini menjadi sarana untuk mengingatkan pasangan pengantin bahwa kehidupan
rumah tangga memerlukan kekuatan spiritual yang terus-menerus diupayakan melalui doa, rasa
syukur, dan keikhlasan. Hal ini sejalan dengan pernyataan Muada dan Astawan (2022) bahwa kidung
memiliki sifat keagamaan dan religiusitas yang tercermin dalam beberapa aspek, yaitu memuja
Tuhan beserta seluruh ciptaan-Nya, melukiskan kebesaran-Nya, memohon karunia-Nya melalui
lantunan teks, serta menyebarkan nilai-nilai kebaikan melalui puisi.

2. Nilai Hubungan Manusia dengan Alam

Nilai ini terlihat pada tanda “Nu nyepeng sadaya alam” yang artinya “Tuhan sebagai penguasa alam”.
Hal tersebut menjadi pengingat bahwa manusia berada dalam tananan hidup yang besar dan terjaga
oleh kehendak ilahi. Dalam budaya Sunda, alam tak hanya dipandang sebagai tempat tinggal, tapi
juga bagian penting dalam kehidupan yang harus dijaga dan dihormati. Hal ini sejalan dengan
pandangan Indrawardana (2012) bahwa masyarakat Sunda memandang lingkungan alam bukanlah

238



sesuatu yang harus ditundukkan, melainkan harus dihormati, dipelihara, dan dirawat. Masyarakat
Sunda dalam hubungannya dengan alam ini lebih bersifat menyesuaikan diri, bukan menguasai.
Dengan demikian, membangun rumah tangga merupakan salah satu upaya untuk menjaga
keseimbangan kehidupan alam semesta.

3. Nilai Hubungan Manusia dengan Masyarakat

Nilai ini tampak dalam tanda “teupung rabi jatuk rami” yang memiliki arti “pernikahan yang meriah”.
Dalam hal ini, pernikahan yang meriah adalah pernikahan sebagai peristiwa yang ramai dan
disaksikan banyak orang. Acara pernikahan Sunda umumnya dihadiri oleh keluarga besar, teman,
dan tetangga sekitar. Dalam hal ini, masyarakat bukan hanya menyaksikan, tapi mereka juga
memberi restu, mendoakan, dan mewariskan nilai. Keikutsertaan masyarakat tersebut merupakan
wujud dari nilai kebersamaan yang mengakar dalam budaya Sunda di mana kebahagiaan seseorang
harus mendapatkan dukungan sosial, terutama dari orang-orang terdekatnya. Ini sejalan dengan
hasil penelitian Muhammad (2025) bahwa pernikahan bukan hanya menyatukan dua individu, tetapi
juga menyatukan keluarga besar dari kedua mempelai. Selain itu, kidung yang dilantunkan di tengah
masyarakat juga menunjukkan fungsi untuk mengajarkan norma-norma keluarga, etika peran, dan
harapan sosial kepada pengantin. Hal ini menunjukkan nilai kebersamaan dan keterikatan antar
generasi dengan harapan yang sama-sama baik. Dengan demikian, kidung sawer bukan hanya
berfungsi sebagai hiburan, melainkan juga sarana untuk mempertahankan nilai-nilai sosial.

4. Nilai Hubungan Manusia dengan Orang Lain

Nilai ini menjadi aspek yang paling kuat yang muncul dalam kidung, terutama antara suami dan istri.
Kidung menekankan bahwa rumah tangga harus dijalani dengan kasih sayang dan tanggung jawab.
Suami disebut sebagai orang yang memikul “kabeungbeuratan” arinya “tanggungan berat” yang
menunjukkan peran utamanya sebagai pemimpin keluarga yang bertugas untuk mendampingi,
menafkahi, mendidik, dan menjadi penopang emosional. Sementara itu, istri digambarkan sebagai
sosok yang harus patuh, tetapi kepatuhan itu bukan karena tekanan, tetapi karena kesadaran cinta.
Hal ini menunjukkan bahwa rumah tangga bukan hanya hubungan sepihak, melainkan bagaimana
suami-istri saling melengkapi. Nilai yang ditekankan di sini adalah saling menghormati, mencintai,
dan menjalankan peran masing-masing dengan ketulusan. Pandangan ini sejalan dengan pendapat
Hidayat dan Andaryuni (2023) yang menekankan pentingnya pasangan suami istri untuk aktif
memperkuat kedewasaan emosional mereka melalui komunikasi terbuka, manajemen konflik yang
sehat, keterlibatan emosional yang mendalam, dan resiliensi dalam menghadapi tantangan.

5. Nilai Hubungan Manusia dengan Diri Sendiri

Nilai ini tampak pada tanda “cegahan lampah ngahina” yang berarti “jauhi sikap menghina”
menyampaikan nasihat kepada seorang istri untuk menjauhi perbuatan yang dapat mempermalukan
keluarga dan tanda “sumujud ku ati suci” yang berarti “sujud dengan hati yang suci” menyampaikan
bahwa seorang istri harus mematuhi suaminya dengan hati yang tulus, tanpa keterpaksaan. Hal ini
menunjukkan pentingnya pengendalian diri, kematangan emosional, dan niat suci dalam menjalani
rumah tangga. Sejalan dengan itu, Hidayat dan Andaryuni (2023) menyatakan bahwa kedewasaan
emosi meningkatkan kualitas komunikasi pasangan, memungkinkan mereka berkomunikasi secara
terbuka, jujur, dan empatik, serta menciptakan lingkungan yang aman. Pasangan yang dewasa secara
emosional lebih mampu mengelola emosi selama konflik, fokus pada solusi yang konstruktif, dan
mengutamakan kesejahteraan hubungan. Budaya Sunda mengajarkan bahwa rumah tangga yang
baik tidak bisa dibangun oleh individu yang belum selesai dengan dirinya sendiri. Pribadi yang

239



mampu menjaga sikap, menjunjung integritas, dan berpikir jernih adalah fondasi penting bagi
kehidupan rumah tangga yang terteram.

SIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa kidung bukan sekadar nyanyian dalam upcara adat Sunda, tetapi
juga menjadi sarana mewariskan nilai-nilai budaya dan ajaran kehidupan terutama dalam rumah
tangga. Melalui Semiotika Roland Bhartes, ditemukan bahwa lirik kidung dalam prosesi adat
memiliki makna denotative (harfiah), makna konotatif (kiasan) yang mencerminkan pesan moral,
doa, nasihat, dan harapan kepada pasangan pengantin, dan mitos seperti pernikahan sebagai bentuk
penghambaan kepada Tuhan, cinta sebagai kunci rumah tangga, peran gender yang kaku antara laki-
laki dan perempuan dalam rumah tangga, serta anggapan restu leluhur dan pelaksanaan adat secara
utuh akan membawa keberkahan.

Selain itu, melalui pendekatan nilai-nilai budaya menurut Djamaris dkk., diketahui bahwa lirik
kidung sawer dalam prosesi adat Sunda memuat lima nilai budaya. Pertama, nilai hubungan manusia
dengan Tuhan yang terlihat dari doa di awal prosesi dan pujian-pujian kepada Allah sebagai bentuk
kesadaran spiritual. Kedua, nilai hubungan manusia dengan alam yang terlihat dari bagaimana
manusia hidup dalam tatanan semesta yang terjaga oleh kehendak Ilahi. Ketiga, nilai hubungan
manusia dengan masyarakat yang terlihat melalui pertunjukan prosesi adat yang meriah dan dihadiri
oleh banyak orang sebagai simbol dari hubungan yang direstui dan menjadi suka cita banyak orang.
Keempat, nilai hubungan manusia dengan orang lain yang terlihat melalui nasihat kehidupan rumah
tangga agar suami-istri dapat membina hubungan yang harmonis dan berdasar pada kasih sayang,
tanggung jawab, dan saling menghormati. Kelima, nilai hubungan manusia dengan diri sendiri yang
terlihat melalui nasihat agar individu dapat menjaga sikap dan memenuhi tanggung jawab dalam
menjalani rumah tangganya.

Penelitian ini juga menunjukkan bahwa penggunaan media digital seperti YouTube memiliki dampak
yang baik dalam upaya pelestarian budaya Sunda. Kidung sawer yang dulu hanya bisa disaksikan
dalam prosesi adat secara langsung, kini bisa ditonton dan didengarkan kapan saja melalui media
digital, bahkan ada yang sudah dilengkapi dengan teks liriknya. Hal ini membuat tradisi lisan seperti
kidung sawer menjadi dapat diakses lebih luas untuk dipelajari oleh generasi muda.

PENGAKUAN

Penulis mengucapkan terima kasih kepada seluruh tim pengelola kanal YouTube Sagaviya yang telah
mendokumentasikan prosesi adat Sunda sehingga penelitian ini dapat dilakukan. Ucapan terima
kasih juga disampaikan kepada Bram Denafri S. Hum., M. Hum. sebagai dosen mata kuliah
Antropolinguistik yang telah memberikan masukan, arahan, dan semangat selama penelitian ini.

240



REFERENSI

Ali, Z.7Z.(2021). Tradisi Sawer Panganten dalam Perkawinan Anak Sulung dan Anak Bungsu Adat
Sunda Perspektif Hukum Islam.

Gunawan, A. (2019). Tradisi Upacara Perkawinan Adat Sunda (Tinjauan Sejarah dan Budaya di
Kabupaten Kuningan). Jurnal Artefak, 6(2), 71-84.
https://jurnal.unigal.ac.id/index.php/artefak

Hadi, A., & Rusman, A. (2021). Penelitian Kualitatif Studi Fenomenologi, Case Study, Grounded
Theory, Etnografi, Biografi. Pena Persada.

Handayani, D., Sitinjak, D. R., & Hardi, R. S. B. (2021). Nilai-Nilai Budaya dalam Legenda Siti
Payung. Jurnalistrendi: Jurnal Linguistik, Sastra, dan Pendidikan, 2, 108.
http://ejournal.unwmataram.ac.id/trendi

Hardani, Andriani, H., Ustiawaty, ., Utami, E. F., Istiqomabh, R. R,, Fardani, R. A,, Sukmana, D. |, &
Auilya, N. H. (2020). Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. CV Pustaka [lmu Group.

Hasan, M. 1. (2002). Pokok-Pokok Materi Metodologi Penelitian dan Aplikasinya. Ghalia Indonesia.

Hidayat, M. Y., & Andaryuni, L. (2023). Kedewasaan Emosi dalam Membangun Keharmonisan
Rumah Tangga Perspektif Maqashid Syariah (Studi Pasangan Suami Istri di Kota
Samarinda). Al-Qadau, 10(2). https://doi.org/10.1007/s11482-023

Indrawardana, I. (2012). Kearifan Lokal Adat Masyarakat SundaDalam Hubungan Dengan
Lingungan Alam. Komunitas, 4(1), 1-8.
http://journal.unnes.ac.id/nju/index.php/komunitas

Karimah, N., Rosidin, 0., & Solihat, 1. (2025). Lekiskon dalam Upacara Pernikahan Adat Sunda
Huap Lingkung dan Sawer Panganten di Kabupaten Pandeglang: Kajian Etnolinguistik.
AKSARA: Jurnal Bahasa dan Sastra, 26(1).
https://doi.org/10.23960/aksara/v26il.pp146-163

Logita, E. (2019). Lagu Saweran dalam Pernikahan Adat Sunda (Dari Segi Struktur, Konteks
Penuturan, Ko-teks dan Fungsi) dan Pelestariannya Sebagai Bahan Ajar Bahasa
Indonesia Serta Bahan Ajar Pelatihan Ekstrakurikuler. Prosiding Seminar Nasional
Linguistik dan Sastra (SEMANTIKS), 182-193.
https://jurnal.uns.ac.id/prosidingsemantiks

Misranita, Basri, E., & Asmurti. (2022). Analisis Semiotika Roland Bhartes Dalam Tradisi “Haroa”
Pada Malam Pebahoka. Jurnal limiah limu Sosial dan Pendidikan, 2(2024), 321-330.

Muada, I. K., & Astawan, N. (2022). Kidung Pupuh Jerum Pada Ritual Hindu Bali Dalam Mengusir
Aura Negatif Di Jaman Covid-19 Persefektif: Bentuk, Fungsi, Dan Makna. Stilistika: Jurnal
Pendidikan Bahasa Dan Seni, 10(2), 267-280.

Muhammad, S. (2025). Analisis Nilai Moral dalam Tradisi Sawer Pada Acara Pernikahan. Lingua:
Jurnal Bahasa dan Sastra, 5(2), 11-17.

Nensilianti, N., Atikah, J., & Ridwan, R. (2023). Makna denotasi dan konotasi pada lirik lagu
“Maafkan Aku”, “Usai”, “Merasa Indah” Tiara Andini. Ksatra: Jurnal Kajian Bahasa dan
Sastra, 5(1), 1-12.

Rahmadi. (2011). Pengantar Metodologi Penelitian. Antasari Press.

Rinaldy, Trisnawati, & Henriyan, H. (2023). Makna dan Nilai Filosofi dalam Kidng Sawer
Pengantin Adat Sunda Serta Pemanfaatannya sebagai Bahan Projek Penguatan Profil
Pancasila Tema Kearifan Lokal di SMA. Sindoro Cendekia Pendidikan, 1(2), 10-20.
https://doi.org/10.9644 /scp.v1i1.332

Sagaviya. (2019, Oktober 10). Lirik Kidung Prosesi Sawer Adat Sunda [Video recording].
https://youtu.be/rJO3cQfOnDY?si=UgD7ws3t07nw8W2S

Saleh, S. (2017). Analisis Data Kuantitatif. Pustaka Ramadhan.

241



Samsu. (2017). Metode Penelitian Teori dan Aplikasi Penelitian Kualitatif, Kuantitatif, Mixed
Methods, serta Research Development. Pusaka Jambi.

Sari, S. P. (2019). Kepuasan Penrikahan Ditinjau dari Pemaafan pada Pasangan yang Sudah
Menikah di Atas 10 Tahun.

Sarwono. (2006). Metode Penelitian Kuantitatif dan Kualitatif. Graha Ilmu.

Sinaga, Y. C., Cyntia, S., Komariah, S., & Barus, F. L. (2021). Analisis Makna Denotasi Dan Konotasi
Pada Lirik Lagu “Celengan Rindu” Karya Fiersa Besari. Metabasa: Jurnal Bahasa, Sastra,
dan Pembelajaran, 3(1).

Soetrisno, R. (2024). Nilai Filosofis Kidung Pakeliran. Adita Pressindoesti.

Sugiarta, N., & Lestari, A. (2024). Makna Kesetaraan Gender Dalam Revitalisasi Seni Penca
Sobrah Sebagai Bentuk Perlawanan Terhadap Mitos Ketidakberdayaan Tubuh
Perempuan Sunda. ArtComm, 7(1).

Sugiyono. (2018). Metode Penelitian Kuantitatif, Kualitatif, dan R&D. Penerbit Alfabeta.

Supinah, P. (2006). Sawer: Komunikasi Simbolik pada Alat Tradisi Suku Sunda dalam Upacara
Setelah Perkawinan. MEDIATOR, 1, 85.

Wachyudin, W., Purwati, D., Faris, A., Dzulhijah, Y. E., Raehandika, D., & Malik, M. (2024). Kajian
Semiotik Roland Barthes pada Puisi Sawer Pengantin Sunda sebagai Usulan Bahan Ajar
Puisi Rakyat di Kelas VII SMP. JENTERA: Jurnal Kajian Sastra, 13(2), 307.
https://doi.org/10.26499 /jentera.v13i2.7825

Widodo, W. (2018). Mantra Kidung Jawa: Mengurai yang Lingual hingga yang Transendental.
Universitas Brawijaya Press.

242



